
 
 

Entre adecuación curricular y 

aprendizaje situado: el 

Telebachillerato estatal como 

posibilidad de contrainstitución 

educativa 

Tesis  
Que para obtener el grado de 

Maestra en Estudios Culturales 

Presenta 

Claudia Lizbeth Martínez Moreno 

Directora de tesis  

Nancy Leticia Hernández Reyes 

Co-Director 

David Herrera Pastor 

Tuxtla Gutiérrez, Chiapas 

Noviembre de 2019



 

 

 

 

 

 

Esta investigación fue posible gracias al apoyo otorgado por el Consejo Nacional de 

Ciencia y Tecnología (CONACyT), a través de la beca número 723899 durante el periodo 

de agosto de 2018 a julio de 2019. Esta tesis es el producto final del proceso desarrollado 

en la maestría en Estudios Culturales de la Universidad Autónoma de Chiapas (UNACH). 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

Agradecimientos 

A esa energía que hace posible la vida e inexplicablemente nos permite creer que podemos 

realizar nuestros proyectos sin importar cuántas veces fallemos, porque nos enseña que el 

fracaso es aprendizaje y conocimiento. Elemento que muchos hemos decidido llamar, Dios. 

A mamá, papá, Alejandra, José, Gael, por su compañía y apoyo en este proceso, incluso 

cuando no estaban de acuerdo conmigo. Por ser pacientes y amarme a pesar de mis ausencias. 

Son la familia más hermosa que pudo regalarme la vida. 

A la Doctora Nancy, mi guía en la MEC. Me enseñó que una maestra verdadera trasciende 

el aula, su humildad y sentido humano acompañaron mi formación académica y, 

especialmente, personal. Su amplia experiencia en el ámbito educativo me permitió tener otra 

perspectiva en el campo de investigación. 

Al Doctor David, por compartir sus conocimientos y visión del mundo, mirada que me 

permitió cuestionar mis supuestos. Pero, ante todo, porque él y su familia me acogieron 

cuando más lejos estaba de casa, me hicieron sentir segura y acompañada. De él aprendí que 

un maestro es también un amigo.  

Al Doctor Luis Ernesto, su disciplina y compromiso fueron dos ingredientes que me 

ayudaron a disipar las dudas cuando el camino de la investigación era brumoso. Los debates 

en clase me permitieron repensar el mundo. 

A la Doctora Rosario, cuya actitud comprensiva y empática contribuyó en la culminación de 

la maestría.  

A la maestra Paty y a los maestros Peter y Feliciano, por la confianza y la oportunidad de 

aprender con ustedes. Pero, sobre todo, por aventurarse en caminos diferentes para hacer 

escuela. 

A los maestros que he tenido a lo largo de la vida, dentro y fuera de la escuela, porque con 

sus acciones me permitieron distinguir qué tipo de maestra me gustaría ser.  

A Alicia, mi familia del otro lado del mundo. Mujer maravillosa que me abrió las puertas de 

su casa y me brindó un hogar con el paso de los días. Por las charlas, por la comida casera, 

por los pequeños regaños… por la lista interminable de cosas que hizo por mí. 



 

A Iris, Norma y Padua, su fortaleza y sabiduría han sido parte de mi vida por mucho tiempo. 

Incluso en este camino que parecía alejarnos a veces. Su amistad es el puerto al que siempre 

quiero volver para estar en paz. 

A mi querido Barrio, personas sin las cuales este camino no habría sido el mismo. El respeto 

a la diversidad y su amor han sido las riquezas más grandes que pudieron brindarme. Por el 

mezcal, las arepas, la banda y la cumbia, las historias increíbles y la palabra breve que dice 

mucho. 

A Ale, por adoptarme cuando llegué a un espacio que parecía no ser el mío. Esa mano amiga 

me dio la fuerza y el cariño para no sentirme tan fuera de lugar. 

A mis amigos maestros de Telebachillerato estatal y PROCEMS, me han enseñado que aún 

existe esperanza en la escuela. Gracias por su paciencia, apoyo, amistad y compromiso con 

la educación. 

A Javi, Jaki, Esteve y Mara. La MEC me hizo transitar por caminos inimaginables, ha sido 

una gran fortuna coincidir con ustedes y que nuestras historias se cruzaran. Gracias por su 

amistad y cariño a pesar de la distancia, por esas charlas que me permitieron comprender 

otras formar de ser y estar; hacen que el mundo parezca más pequeño y amoroso.  

A quienes están pensando/construyendo mundos diferentes, dentro o fuera del orden 

establecido. 

 

 

 



 

Índice   

Introducción ……………………………………………………………..………………... 8 

Capítulo 1. Educación escolar: reproducción o posibilidad. El caso del telebachillerato 

estatal como posibilidad de fisura al sistema educativo ……………………………….. 21 
1.1. La cultura como espacio de disputa …………………………………………………….. 21 

1.1.1. Escuela, aparato ideológico o dialéctico ……………………………………………... 25 

1.1.2. Educar desde la fisura: pedagogía crítica y estudios culturales ……...……………….. 30 

1.1.2.1. El rol del docente en la contrainstitución …………………………………………… 33 

1.2. La educación formal en México: proyecto Estado-nación ……………………………... 36 

1.2.1. Educación tecnológica: el caso de las telesecundarias y los telebachilleratos estatales .. 42 

1.2.2. Telebachillerato estatal: la educación media superior en espacios rurales …………….. 45 

1.2.2.1. La posibilidad de los telebachilleratos estatales y los docentes en su práctica cotidiana 

………………………………………………………………………………………………. 50 

Capítulo 2. La producción de conocimiento. Entre la modernidad y la decolonización 

del saber ………………………………………………………………………………….. 53 
2.1. Pensarnos desde fuera ……………………………………………………………………. 56 

2.1.1. Institucionalizar el saber, colonizar el conocimiento ………………………………….. 63 

2.2. Pensarnos desde y con nosotros ………………………………………………………….. 72 

2.2.2. Historia Universal …………………………………………………………..…………. 76 

2.2.2. Religión y ciencia ………………………………………………………….................... 78 

2.2.3. Permitir la Alteridad negada …………………………………………………………… 80 

2.3. Otras formas de ser y estar en la escuela: escuelas otras ………………………………. 82 

2.3.1. Organización de la Sociedad Civil Las Abejas ………………………………………… 87 

2.3.2. Caracoles zapatistas ……………………………………………………………………. 90 

2.3.3. Universidad de la Tierra …………………….................................................................. 94 

2.3.4. Preparatoria Comunitaria "José Martí" ……………………………….......................... 97 

Capítulo 3. Construir el conocimiento desde los Estudios Culturales: diseño de la 

investigación ……………………………………………………………………………. 100 
3.1. Estudios culturales e investigación cualitativa ………………………………………… 101 

3.2. Estudio de caso, cada situación es un mundo …………………………………………... 104 

3.2.1. Telebachillerato núm. 74 "Romeo Rincón Castillejos": realidad específica ………….. 107 

3.2.2. Investigar en compañía: ¿informantes o colaboradores? ……………………………... 109 

3.2.3. ¿Dónde investigar? Espacios para compartir …………………………………………. 111 

3.2.4. Aplicación de las técnicas de investigación en la realidad ……………………………. 113 

3.2.4.1. Grupos de discusión ………………………………………………………………. 114 

3.2.4.2. Observación ………………………………………………………………………. 119 

3.2.5. La importancia de planear y saber improvisar ………………………………………… 120 

3.3. Tratamiento de la información …………………………………………………………. 122 

3.3.1. Presentación de la información ……………………………………………………….. 133 

Capítulo 4. Conocimiento situado, educación para la vida. Interpretación y análisis de 

los datos …………………………………………………………………………………. 134 
4.1. Situarnos: contextualización geográfica, social y escolar del Telebachillerato núm. 74 

“Romeo Rincón Castillejos” ………………………………………………………………… 134 

4.1.1. Nuevo Carmen Tonapac: identidad migrante ………………………………………… 135 

4.1.2. Telebachillerato núm. 74: historia y presente ………………………………………… 141 

4.2. Ser docente de Telebachillerato estatal ………………………………………………… 145 



 

4.2.1. Yo también soy pueblo: posicionarse en el mundo (reflexiones políticas y pedagógicas) 

………………………………………………………………………………………………. 146 

4.2.2. Transformadores sociales: el docente en la cotidianidad ……………………………... 150 

4.2.2.1. Sentirse cómodo: actitudes que favorecen el aprendizaje …………………………. 155 

4.3. Espacio contestatario, lo que ya se hace ………………………………………………... 159 

4.3.1. La escuela es un motor de cambio …………………………………………………… 159 

4.3.2. Aprendizaje situado: "Lo que veo acá y puede ser útil, por eso lo hago" …………… 164 

4.3.2.1. Los estudiantes, su entorno familiar y comunitario ………………………………... 173 

4.3.2.2. Comunicación verdadera ………………………………………………………….. 179 

4.3.2.3. Comunidad, la escuela como un espacio abierto …………………………………... 182 

4.3.3. Compartir experiencias ……………………………………………………………….. 184 

4.3.4. Alternativas educativas desde la escuela ……………………………………………... 186 

4.4. Oportunidades …………………………………………………………………………... 187 

4.4.1. "La escuela mejora tu condición social" ……………………………………………… 188 

4.4.2. Desencuentros ………………………………………………………………………... 191 

Conclusiones ……………………………………………………………………………. 194 

Referencias ……………………………………………………………………………... 201 

Anexo 1. Guion para grupo de discusión, 22 de marzo de 2018 …………………..… 215 

Anexo 2. Guion para grupo de discusión, 16 de abril de 2018 ………………………. 217 

Anexo 3. Guion para grupo de discusión, 13 de junio de 2018 ……………………… 219 

Anexo 4. Guion para grupo de discusión, 3 de julio de 2018 ………………………... 221 

Anexo 5. Guion para grupo de discusión con estudiantes, 9 de octubre de 2018 …... 223 

Anexo 6. Guía de observación para las clases, 11 de noviembre de 2018 …………... 225 

Anexo 7. Guion para grupo de discusión, 26 de noviembre de 2018 ………………... 226 

Figuras y tablas ……...…………………………………………………………………. 228 

Abreviaturas ….……………………………………………………………………….... 229 
 

 

 



 

8 

 

Introducción 

La escuela es, para la mayoría de las personas, una constante en su vida. Tendemos a pasar 

mucho tiempo de nuestras vidas y de nuestros días recluidos en ella. Es un espacio de 

múltiples interacciones donde vivimos una gama amplia de experiencias, positivas y/o 

negativas, que de muchas formas configuran nuestro ser y hacer en el futuro. Pero ¿es la 

escuela un espacio disciplinario, de sufrimiento y control, de mera reproducción social? ¿O 

es un espacio de creación y recreación, de diálogo y apertura, de producción de otras 

posibilidades de habitar el mundo?  

 Al igual que para esa mayoría, la escuela es una constante en mi vida, no solo por el 

tiempo que pasé en ella, sino por su cercanía con las personas que me rodean. Mi madre, mi 

tía y mi tío son o eran maestros. Mi primer contacto con ella no fue nada grato, de hecho, 

analizando en retrospectiva, pudimos tener una relación dolorosa. Tenía 4 años cuando 

ingresé al sistema educativo oficial, de ese primer año de preescolar solo guardo un recuerdo: 

durante los primeros días de clase, la profesora me gritó por tirar accidentalmente mi vaso de 

chocolate en el salón. Cuando mi mamá regresó a casa por la tarde, llorando, le dije que no 

quería volver. Y así fue, esperé un año para reincorporarme puesto que en los noventas el 

preescolar aún no era obligatorio. Como todos mis inicios de ciclo o semestre escolar, esa 

segunda vez en la escuela fue difícil en los primeros días. Primero, por el recuerdo agrio con 

la profesora anterior; segundo, por mi falta de habilidad para socializar con el resto del grupo, 

era una niña tímida. La maestra Gaby fue el motivo por el que permanecí y concluí el ciclo 

escolar. 

 De ese año en tercer grado de kínder tengo recuerdos varios, fotos, sonrisas, 

aprendizajes académicos, etc. Aunque seguía siendo tímida, hice amigas y amigos, estaba 

ansiosa por comenzar la primaria porque volvería a verlos. Aprendí a contar y leer, algo que 

decían era un gran avance para una niña de preescolar que solo había ido un año a la escuela; 

esta afirmación hace pensar en el ratio studiorum de los jesuitas, donde se estipula que la 

educación es “progresiva y continua” (Mesnard, 1959p. 26), es decir, debemos aprender de 

manera gradual, de lo contrario, como en mi caso, es una anomalía. ¿Cómo podía saber algo 

que no aprendí en la escuela dado que no estuve el suficiente tiempo en ella? Eso quizá se 



 

9 

 

debe a que, en ese momento, siendo hija única, mi madre jugaba1 conmigo a conocer los 

colores, los números, las letras; además, los libros de cuentos eran mis amigos, puesto que 

vivíamos en una ciudad diferente al resto de mi familia extendida, no tenía niños con quienes 

interactuar fuera del horario de clases.  

La maestra Gaby, por su parte, se volvió un referente en mi vida: el proceso de 

aprendizaje y enseñanza no se limita a la transmisión de información, es también interacción 

social, relaciones positivas; por lo tanto, existen actitudes de los actores educativos que 

favorecen el aprendizaje. En su rol docente, la maestra Gaby no era solo una transmisora del 

conocimiento ni centraba su enseñanza en el currículum escolar, atendía al desarrollo del 

individuo en un sentido amplio. 

 Los siguientes seis años de primaria son más homogéneos y gratos. Por los avances 

hechos en el nivel educativo anterior y la frase reforzadora de mis padres, “no somos ricos, 

la escuela es la única herencia que podemos darte”2, tuve eso que llaman “éxito” en la 

institución escolar. Es decir, fui una alumna de buenas calificaciones, quizá hasta me 

obsesioné un poco con ellas. Puedo decir que la relación con mis maestros fue buena, no 

recuerdo exactamente su forma de enseñanza, pero tenían un carácter amable, respetuoso, se 

preocupaban por la vida personal de sus estudiantes (en relación con su familia, adicciones, 

problemas sociales, etc.) y trataban de hacer su trabajo lo mejor posible. 

 La secundaria y la preparatoria fueron una experiencia más compleja. Tuve profesores 

que me hicieron amar la Literatura y otros, en cierto grado, huir de las Matemáticas. Hay 

conocimientos que aprendí memorísticamente para obtener un 10 pero que hoy en día no 

recuerdo; es lo que Freire critica de la educación bancaria y el conocimiento irreflexivo: si 

solo se da información sin aplicación o contextualización, no será un conocimiento 

perdurable. En algunas clases, hasta cambiar un signo de puntuación significaba un error para 

el aprendizaje, no entendía por qué, pero el profesor lo consideraba así al evaluar. En el 

ámbito social, la escuela me dio la oportunidad de actividades extraescolares en las cuales 

 
1 Hay que considerar que el aprendizaje lúdico permite un acercamiento armónico con el conocimiento 

científico y académico. De igual manera, entender el papel central de la familia en el proceso educativo del 

estudiante. 
2 Visión nacida del sistema capitalista en el que la educación es una inversión para obtener un trabajo que mejore 

las condiciones de vida. 



 

10 

 

desarrollé mis habilidades académicas, pero también de relaciones personales, una de ellas 

fue mi participación en la revista escolar de la preparatoria. 

 En la universidad desarrollé una actitud un poco clasista respecto al arte. Como 

estudiante de Literatura, creía que solo las producciones literarias avaladas por la Academia 

podían ser consideras arte3. Por otra parte, también aprendí a ser sensible y empática ante las 

situaciones que viven otras personas. Comprendí la Literatura como producción humana que 

refleja un sentir y pensar situado en cierto grupo social, en tiempo, espacio, relaciones 

políticas, sociales, históricas, culturales y económicas.  

 Mi servicio social y mi primer trabajo se desarrollaron en la corrección de estilo, 

campo de trabajo al que podía aspirar conforme a mi perfil de egreso de la licenciatura. En 

la práctica laboral enfrenté el hecho de que la escuela, aun cuando te forma para el trabajo 

que elegiste, no te da todo lo que necesitas. Crítica recurrente a la teoría del capital humano4, 

sino nos da todo lo que necesitamos para trabajar, ¿por qué vale tanto? Tenía muchas certezas 

sobre la escuela, pero esta no era una de ellas. 

 Cuando cambié de trabajo y me dediqué a la docencia de manera formal, ocurrió un 

quiebre con todas mis creencias alrededor de la escuela y la educación. Si la educación era 

una inversión, yo consideraba que la había hecho bien. Había tenido buenas calificaciones, 

había seguido las normas escolares y había conseguido, por mis propios méritos, un trabajo 

acorde a mi formación académica. Como en otro momento de mi vida, las personas a mi 

alrededor pensaban que había alcanzado el “éxito”. Por mi parte, seguía creyendo que había 

una relación directa entre formación escolar y oportunidades de vida, la clásica idea de que 

“si quieres, puedes”. 

 
3 En el proceso de colonización del conocimiento (Walsh, 2009), la normatividad legitima ciertos discursos 

científicos o artísticos y excluye otros, en cierto grado, de forma arbitraria o discriminatoria. El currículum 

escolar es el documento colonizador del conocimiento. 
4 De acuerdo con Schultz (en Cardona, Montes, Vásquez, Villegas y Brito, 2007), la educación es una inversión 

de las personas, que al formar parte de ellas se convierte en capital humano. Dando como resultado que a mayor 

inversión (más nivel de escolaridad) educativa mayores beneficios económicos y sociales. Sin embargo, autores 

como Ramírez (2015) critican que las personas se conviertan en mercancía. Otra de las críticas sugiere que las 

personas que viven en pobreza no tienen dinero para invertir en su educación o la de sus hijos, por lo tanto, se 

genera un círculo vicioso de pobreza del que pocos pueden salir, de manera que la brecha de desigualdad social 

y económica se agrava entre quienes pueden invertir y quienes no. Un tercer cuestionamiento señala que la 

relación entre inversión educativa y ganancia no es proporcionalmente directa. 



 

11 

 

 Aunque había dado clases en dos ocasiones anteriores, fue hasta el año 2012 que 

ingresé al subsistema de Telebachillerato estatal cuando comencé a construir mi ser docente 

y a cuestionar el papel de la escuela en la sociedad y en el desarrollo del individuo. De 

acuerdo con mi formación profesional, pensaba que el analfabetismo funcional era el 

problema principal del aprendizaje: los estudiantes no aprendían porque leían sin comprender 

el texto. Mi trabajo final del máster en Educación versaba sobre el desarrollo de competencias 

lecto-escritoras en estudiantes de primer semestre, en el ejido Nuevo Chihuahua, municipio 

de Benemérito de las Américas. Tuve resultados positivos con el taller de comprensión 

lectora, así que creí que había encontrado la respuesta al problema, creencia heredada de la 

educación positivista, la verdad absoluta. 

 Cuando llegué a mi tercer centro de trabajo en Cuctiepá, municipio de Tumbalá, 

donde la lengua materna es el ch’ol, la realidad me dio un portazo en la nariz. ¿Cómo 

desarrollar competencias lecto-escritoras en jóvenes cuya lengua no es el español? ¿Cómo 

vivir el proceso de enseñanza y aprendizaje con jóvenes que apenas entienden el 60% de lo 

que dices dada su condición lingüística? ¿Por qué ellos tenían que entenderme, por qué no 

era yo quien se veía en la necesidad de aprender su lengua? ¿Por qué no enseñar en su lengua? 

¿Por qué se enseñaba el inglés como segunda lengua, siendo que era su tercera? ¿Y por qué 

el inglés antes que su lengua materna? ¿Por qué los alumnos, mientras el maestro explicaba, 

cuchicheaban en su lengua? 

 Eran muchas preguntas que no tenían respuesta única. A lo anterior, tenía que sumar 

el abandono en que se encuentra el subsistema de Telebachillerato estatal, la falta de 

infraestructura y recursos humanos y que los libros y programas de estudio, se enfocaban en 

una realidad poco relacionada con el contexto escolar. Comencé a cuestionar el hecho de la 

colonización del conocimiento, término que en ese momento no conocía. La pregunta era 

básica, ¿por qué determinados conocimientos se incluían en el currículum escolar y otros no?  

Dado que el currículum no tenía relación con mi contexto, pues comencé a valerme 

de lo que tenía al alcance. Trataba, en mayor grado, de que mis estudiantes fueran sujetos 

activos, aprender de ellos, escuchar sus propuestas, que el conocimiento que generábamos 

sirviera para cuestionar y entender su realidad. Hacía actividades que no estaban señaladas 



 

12 

 

en el currículum y que abrían el espacio áulico, porque la escuela no era el único espacio para 

aprender o enseñar. 

 Algo que aprendí de todos mis estudiantes fue darme cuenta de que estaba en un error 

muy grande: no todo el que quiere puede. Observaba a mis estudiantes, aquellos que tenían 

ánimos de ir a la universidad, de mejorar su condición de vida o lograr un impacto positivo 

en su comunidad; los alentaba para que fueran a la universidad y obtuvieran un trabajo que 

los hiciera “progresar”. Entonces me di cuenta de que no todo era cuestión de ánimos. 

El principal obstáculo de mis estudiantes, todos de zonas rurales económicamente 

vulnerables, era la falta de recursos económicos. A lo anterior habría que sumar el factor 

distancia con la universidad pública más cercana, que oscilaba entre 2 a 6 horas. Para estudiar 

la universidad, por ejemplo, debían invertir tiempo, esfuerzo y el dinero que no tenían en 

renta, transporte, alimentación, matrícula, pago de servicios como agua y luz, material 

didáctico, entre otros. Había que añadir la separación con la familia y el choque cultural (la 

mayoría de las universidades públicas se ubica en localidades urbanas), su forma de 

relacionarse con el mundo iba a cambiar de la noche a la mañana. Era probable que al 

mudarse terminarían viviendo en alguna zona marginada de la ciudad destino dada la falta 

de recursos económicos. 

Y suponiendo que ellos encontraran los mecanismos educativos, culturales, 

económicos y sociales para estudiar la universidad, todavía faltaba enfrentarse al mercado 

laboral. En México, la tasa de desempleo es de 3.5% que equivale a 1.9 millones de personas, 

sin considerar los 30.8 millones de Población Ocupada Informal y 15 millones de la 

población Ocupada en el Sector Informal (Ríos, 2019). A ello hay que añadir que 478,000 

personas con estudios de licenciatura y posgrado se encuentran desempleadas (Hernández y 

Guevara, 2018), sin considerar que los salarios para ciertas profesiones no supera los 6,000 

pesos mensuales.  

No hay empleos suficientes ni una relación directa “grado de escolaridad = mejora de 

la calidad de vida”. Entonces, ¿qué es la escuela y cuál es su función? No es un aparato de 

ascenso social como se pensaba antes. De acuerdo con Hirtt (2013), durante la mayor parte 

del siglo XX era necesario un aumento de cualificación en los empleados, motivo por el cual 

los Estados optaron por aumentar el grado de escolaridad y la formación de los ciudadanos. 



 

13 

 

Sin embargo, con base en las condiciones económicas, políticas y sociales, ocurrió que había 

personas cualificadas en puestos donde se requería un bajo nivel de formación. Por lógica, 

estas personas que habían invertido en su educación no estaban obteniendo el beneficio 

esperado. En este sentido, dependiendo del momento histórico y factores sociales, 

económicos, políticos y culturales, es posible que el grado de escolaridad no se refleje de 

forma proporcional en el beneficio salarial, o en lenguaje de la teoría del capital humano, que 

la educación sea una mala inversión. Por lo tanto, con la primera pregunta me surgía la 

siguiente interrogante: ¿qué implica mi ser docente? 

Algo que sí podía retomar en positivo desde mi experiencia como estudiante era el 

desarrollo emocional y social. En un primer momento, la escuela pudo ser un espacio de 

violencia y asesinato simbólico, pero tuve la suerte de encontrarme con maestros que vieron 

por mi desarrollo sano como persona. Aunque nunca tomé una clase que de manera directa 

estuviera relacionada con la formación del ser, con la gestión de mis emociones o la forma 

de interactuar con las personas; la escuela, a través de los profesores y demás actores 

educativos, me permitió desarrollar habilidades socioemocionales para interactuar con el 

mundo. Esos elementos de los que me dotó la institución escolar me permitieron 

desarrollarme en los ámbitos laborales y personales. 

 Ante la observación de la problemática escolar, podía elegir entre mantener mi statu 

quo o intervenir, accionar. Para mí, con base en mi experiencia como estudiante y docente, 

la escuela tenía que ser ese espacio que nos permitiera una formación integral: saber cómo 

relacionarnos con las personas y el mundo, y generar proyectos que atendieran las 

problemáticas individuales y comunitarias de los estudiantes. En consecuencia, el currículum 

escolar debía abrirse, valerse de todo lo que éticamente se pudiera para cumplir su función 

social. No bastaba, pues, un currículum único para el país.  

 Si la realidad no se puede explicar desde una mirada única, si mi forma de ver el 

mundo no me había permitido, en un primer momento, ayudar a mis estudiantes, ¿por qué 

debía enseñarse lo mismo en general y, específicamente, en el Telebachillerato estatal? El 

conocimiento debía ser situado, es decir, construido en y para el contexto con la participación 

de todos los actores educativos. Así surgió mi interés por cuestionar el currículum oficial y 

la función social de la escuela. 



 

14 

 

Estudios culturales y educación 

Nelly Richard (en Restrepo, 2011), dice que los Estudios Culturales estudian la 

cultura-como-poder y el poder-como-cultura, esto implica la problemática del poder y la 

hegemonía, es decir, la forma en la que nos relacionamos socialmente se establece de manera 

normativa, no es natural, sino impuesta por el grupo del poder dominante. Ello significa que 

podemos cuestionar el orden establecido, reflexionarlo, analizarlo y modificarlo (de ser 

posible). Esta postura de los Estudios Culturales ante lo normativo se puede asumir como 

una voluntad política, comprender el mundo y situarse en él para transformarlo. 

 De acuerdo con los Estudios Culturales, una situación no puede analizarse ni 

comprenderse de la misma forma en otro contexto temporal, social, cultural o político. Los 

hechos son estudiados desde el contextualismo radical, lo cual implica que no hay dos 

problemáticas, por muy similares que parezcan, con una solución única para ambas. 

 Con base en lo anterior, puede decirse que la escuela como institución normativa 

responde a intereses hegemónicos, se construye desde una mirada dejando fuera otras formas 

de conocimiento. En el sistema educativo mexicano, los contenidos curriculares de la 

educación formal son únicos para todo el país, se nos dice qué y cómo aprender, mientras se 

eliminan o invisibilizan otros conocimientos por no estar reconocidos en el currículum 

oficial. Respecto al rol que juegan los actores escolares en relación con el currículum 

educativo, pocas veces se permite o valora su análisis de lo que ocurre en la escuela, de los 

contenidos curriculares o de la forma en que se nos enseña a relacionarnos con los otros. De 

hecho, pareciera que para la escuela institucionalizada los actores educativos directos 

(estudiantes, padres de familia y profesores) son simples reproductores del saber escolar.  

 La escuela se convierte en un espacio social de imposición de saberes, de normas 

sociales y de comprensión del mundo. Desde esta premisa, plantear proyectos que analicen 

la educación formal de manera crítica, amplia y compleja, nos permite incidir en la 

transformación social. Cuando comprendemos a la educación escolar como un proceso 

hegemónicamente establecido, podemos empezar a cuestionarnos el sentido de la escuela, 

pensar en una educación que permita el desarrollo de las personas individual y socialmente.  

 En el proyecto de investigación planteo la posibilidad de construir procesos de 

enseñanza y aprendizaje situados que respeten la diversidad cultural y permitan ver la escuela 



 

15 

 

como un espacio para el desarrollo de la comunidad. El trabajo se enmarca desde la pedagogía 

crítica y los Estudios Culturales, para analizar las prácticas pedagógico-culturales de tres 

docentes de nivel medio superior, con la intención de reconocer la importancia de la escuela 

como un espacio que posibilita la construcción de contrainstituciones. 

 Parto de lo que apunta Restrepo (2011, p. 15), “la práctica pedagógica como un hecho 

a la vez cultural y político” y, por lo tanto, la educación analizada desde esta pedagogía crítica 

es también un proyecto de Estudios Culturales. El autor analiza la educación como proceso 

y experiencia formativa donde interactuamos no para regular nuestro ser, sino para 

reproducir-reelaborar-resistir modelos de sujeto y sociedad. 

 Desde esta perspectiva, los docentes, actores educativos a los que dirijo este proyecto 

de investigación, son “trabajadores de la cultura… sujetos políticos” (Restrepo, 2011, p. 16). 

Por lo tanto, es necesario reflexionar acerca de su ser docente, conocer su postura política en 

torno a la escuela, indagar los intereses que motivan y articulan su práctica docente, así como 

su conocimiento y vínculo con la comunidad donde laboran. 

 Por lo anterior, se intenta un acercamiento a la escuela como un espacio de posibilidad 

para la transformación social en beneficio de los individuos y la comunidad, y no como un 

lugar donde reproducimos saberes y formas de ser para mantenernos dentro del grupo 

dominado. 

¿Qué es la escuela? 

Autores como Althusser (1969) señalan que las instituciones gubernamentales, en 

específico la escuela, son aparatos ideológicos del Estado que funcionan como máquinas 

exactas bajo ciertos fines. En este caso, la sentencia del autor me parece un acto de mutilación 

simbólica para con el individuo, es decir, desde su perspectiva, los estudiantes, así como los 

demás actores escolares, no tienen posibilidad de acción y reacción, solo asimilan el discurso 

hegemónico escolar sin cuestionarlo o resistirse. Por su parte, Freire (2005), se opone a la 

idea de educación bancaria donde el educando es un ser pasivo y vacío; exige que la escuela 

sea un espacio para la emancipación, reconoce la capacidad de acción de los individuos. 

No se puede negar que las instituciones del Estado atienden a cierto discurso, el hecho 

es que hablamos de instituciones, de escuela, como entes despersonalizados. La escuela, 



 

16 

 

como otras instituciones, no es algo, está construida por seres vivos, son las personas quienes 

hacen la escuela o, en otros términos, “hacen escuela”. La imperfección de las instituciones 

se encuentra en las personas, imperfección que me parece una posibilidad y no una falla, o 

una falla constitutiva que se convierte en oportunidad. Si quienes vivimos la escuela 

actuásemos de una manera única, como se piensa desde la mirada de Althusser, es decir, que 

al escuchar el discurso hegemónico lo asimiláramos en su totalidad y sin discutirlo, el Estado 

sería una maquinaria sin fallas donde no se conociera el conflicto (entendido como 

desencuentro de ideas). 

No es necesario hacer una investigación científica para observar la realidad y darnos 

cuenta de que el Estado vive del conflicto, que por otra parte es inherente a los seres humanos. 

De esos conflictos, vistos como algo natural para el desarrollo, donde unos observan algo 

contrario a lo que quiere enseñárseles (o al menos mínimamente diferente), surgen las 

posibilidades de reinventar otra forma de vivir. Es cierto, como decía Giroux (1988), que el 

grupo hegemónico posiciona su mirada del mundo porque tiene más poder que el grupo 

subordinado. Pero también es cierto, como dice Gramsci (Szurmuk y McKee, 2009), que en 

todas las relaciones de poder, todos tienen poder. 

Tampoco pecaré de ingenua, creo que para que exista un mundo con oportunidades 

equitativas e igualitarias para todas y todos, los cambios deben ocurrir a nivel “estructural”. 

Se busca un cambio de magnitudes gigantes, cuyo origen puede ser el nivel microsocial. 

Cuando los grupos minoritarios o subordinados cuestionan el orden establecido, comienzan 

una resignificación del mundo. Sus acciones, pequeñas en lo solitario, pueden conectarse 

hasta provocar que el grupo hegemónico ceda el poder para que otras formas de vida sean 

posibles.  

Por ello es importante propiciar una educación donde se nos enseñe a pensar por 

nosotros mismos, a reflexionar. No vivimos en una sociedad donde todo el que quiere puede, 

pero repito, pensar que por participar en aparatos ideológicos institucionales como la escuela, 

el individuo automáticamente asimila y acepta el discurso hegemónico de subordinación, es 

un acto violento que desvaloriza el poder de acción, de reflexión y de toma de conciencia de 

cada persona. 



 

17 

 

La escuela pensada como institución para reproducir el discurso hegemónico, pero 

habitada por personas con características distintas y particulares de acuerdo con la realidad y 

su experiencia de vida, se convierte, al menos para mí, en un espacio de encuentro. En el 

espacio escolar, las personas pueden conversar sobre el conocimiento del mundo, establecer 

relaciones de aprendizaje mutuo y habitar un micro territorio que no puede verse separado 

de la sociedad donde se encuentran y explican. 

Por lo tanto, la institución escolar, como un fenómeno de investigación cultural, no 

puede estudiarse desde la intención de elaborar leyes que la generalicen. Como explica 

Geertz al referirse a las ideas científicas que pasan de ser la panacea a ideas que aportan algo 

sobre una realidad: 

Tratan de aplicarla [la idea] y hacerla extensiva a aquellos campos donde resulta 

aplicable y donde es posible hacerla extensible y desisten de hacerlo en aquellos en 

que la idea no es aplicable ni puede extenderse. Si era valedera se convierte entonces 

verdaderamente en una idea seminal, en una parte permanente y perdurable de 

nuestro arsenal intelectual. Pero ya no tiene aquel promisorio, grandioso alcance de 

su aparente aplicación universal que antes tenía. La segunda ley de termodinámica o 

el principio de la selección natural o el concepto de motivación inconsciente o la 

organización de los medios de producción no lo explica todo y ni siquiera todo lo 

humano, pero explica algo; de manera que nuestra atención se dirige a aislar sólo [sic] 

lo que es ese algo. (Geertz, 2003, p. 19) 

 Al final, cuando estudiamos lo que ocurre en la escuela con algo de sentido común, 

observamos que cada fenómeno escolar se vive en la diversidad de la interpretación, y casi 

nunca se encuentran respuestas que puedan generalizarse y aplicarse a todos los contextos. 

En consecuencia, al estudiar qué es la escuela he querido remitirme a las personas que la 

habitan, son quienes pueden darnos cuenta de lo que ocurre en este espacio. De manera tal 

que, lo que la ciencia antiguamente llamaba verdad absoluta cuando se concluía una 

investigación, se convierte en verdades parciales en función del contexto donde estudiamos 

el fenómeno. Lo que deriva en que la suma de todas las verdades construye una escuela 

formada de muchas escuelas.  



 

18 

 

Telebachillerato núm. 74 “Romeo Rincón Castillejos”: una realidad escolar 

Como un primer acercamiento para estudiar la posibilidad de constrainstituciones 

escolares, decidí trabajar con los docentes como colaborares centrales dado su rol de 

autoridad dentro del aula. Cabe resaltar que, para un menor grado de particularidad derivada 

de mi interpretación de la realidad al centrarme en un único agente, también se pudo tener un 

acercamiento con los estudiantes, tanto de forma directa como a través de la observación. En 

el mismo tenor, cabe recalcar que las técnicas de investigación fueron diversas, de manera 

que se pudiera obtener información desde diferentes miradas y ángulos, y con ello evitar una 

visión parcial. 

El trabajo de investigación se realizó en el nivel medio superior, en la opción 

educativa de Telebachillerato estatal de Chiapas. En términos generales que se explican a 

detalle en el capítulo 1, esta opción educativa atiende poblaciones rurales e indígenas y, 

respecto a otras opciones como las Preparatorias estatales, presenta un rezago en 

infraestructura y recurso humano (la plantilla docente no cubre la totalidad de las escuelas).  

Su característica marginal, con cierto grado de olvido por parte de las autoridades, no 

ha sido impedimento para su funcionamiento. De hecho, podría decirse que el abandono en 

que se encuentra ha motivado que los docentes trasciendan su rol hegemónico de 

reproductores del currículum, generando un vínculo de pertenencia y compromiso con las 

comunidades donde laboran. Como en el caso del Telebachillerato núm. 74 “Romeo Rincón 

Castillejos”, donde los profesores son actores sociales de la comunidad.  

Sin recibir de manera pertinente lo mínimo necesario para llevar a cabo el proceso de 

enseñanza-aprendizaje, los profesores generan redes de trabajo colectivo con los estudiantes, 

los padres y madres de familia, la comunidad y actores externos. Al abrir el espacio escolar 

y ceder ese poder que tradicionalmente se confiere a los maestros, han encontrado otras 

formas de vivir la escuela, de resignificarla. Sitúan el conocimiento y el aprendizaje, pues 

adecúan el currículum con miras a la transformación social. 

En el capítulo uno se enfoca la escuela desde dos perspectivas diferentes. Para iniciar, 

se presenta una mirada que la entiende como aparato ideológico útil a los intereses del grupo 

dominante; posteriormente, se analiza la escuela como un espacio de fisura y posibilidad para 

construir un proyecto de crítica y transformación social. Se hace un recorrido de la escuela 



 

19 

 

en México, partiendo de la conformación de la Secretaría de Educación Pública (SEP), la 

centralización de la educación formal, hasta la reforma educativa de 2013, bajo el eje 

articulador del proyecto de Estado-nación que configuró la educación escolar en el país. Se 

enuncia la historia y situación de los Telebachilleratos estatales en Chiapas, su origen en la 

lucha social y su ubicación en comunidades socialmente desfavorecidas, que permite 

pensarlos como una contrainstitución para el desarrollo de una pedagogía crítica donde se 

cuestione la forma actual de significar el mundo. 

El segundo capítulo intenta discutir la producción del conocimiento desde la 

colonialidad y la modernidad, frente a la decolonización del saber. Se plantea una historicidad 

de la escuela como un espacio de colonización del conocimiento; a la par, se analizan 

diferentes propuestas de educación alternativa y alternativas a la educación5. 

El tercer capítulo es una reflexión metodológica que da cuenta del trabajo de 

investigación realizado. La intención es mostrar por qué esta investigación es de corte 

cualitativo y las condiciones que llevaron a realizar una metodología de estudio de caso. Se 

describen las técnicas de investigación, los actores y espacios, y cómo se analizaron los datos 

recogidos.  

El capítulo cuarto es el informe y análisis de la información. A través del trabajo de 

campo se recuperaron ideas de cómo opera un telebachillerato estatal en la realidad, desde la 

voz de los profesores. A partir de su postura política y pedagógica, su actuar como docentes 

y la opinión que los estudiantes tienen de ellos, se analiza si realmente la escuela es un aparato 

ideológico o, si mediante la búsqueda de un aprendizaje situado, los profesores están creando, 

o se encuentran en posibilidad de crear, discursos contrahegemónicos. 

 El eje que articula este trabajo es la creencia de que la escuela es algo más. Cada 

escuela es un mundo diferente, porque son las personas quienes la hacen. Por lo tanto, creo 

que algunas escuelas son un punto de encuentro para establecer relaciones interculturales que 

 
5 Al referirse a la decolonialidad del conocimiento, Esteva (Nogales, 2014) entiende la educación como 

educación escolar o formal, por ello pide que se abandone la idea de que la educación solo puede ocurrir dentro 

de las escuelas, lo que desvaloriza otras formas de saber. Al hablar de educación alternativa dice que son 

cambios o reformas dentro de la escuela y son criticables porque siguen enseñando “sobre” el mundo, pero no 

en “el” mundo. Mientras que las alternativas a la educación, término que él acuña, son propuestas que rompen 

con la escuela tradicional en toda forma, rechazan la idea de escuela y de los roles tradicionales de educador-

educando. 



 

20 

 

nos permitan cuestionar el orden del mundo, reinventarnos. Bajo esta tesis, el currículum 

situado puede ser el medio de negociación en el que todos los implicados plasman su voz, 

sus intereses, necesidades y conocimientos.  

 Los actores escolares pueden generar conocimiento y aprendizaje situados. Pero es 

necesario que se establezcan relaciones equitativas, para romper con la idea de que el 

estudiante es un ser pasivo y el profesor un sabio. Es importante que la escuela sea un espacio 

de diálogo para cuestionar y proponer formas diferentes de habitar el mundo.  

 

 

 

 

  



 

21 

 

Capítulo 1. Educación escolar: reproducción o posibilidad. El caso del telebachillerato 

estatal como posibilidad de fisura al sistema educativo 

En este primer capítulo se discute la escuela desde dos perspectivas diferentes. Una mirada 

que la entiende como aparato ideológico que reproduce acríticamente los intereses del grupo 

dominante, y una segunda que ve en la escuela un espacio de fisura y posibilidad para 

construir un proyecto de crítica y transformación social. 

Posteriormente, se hará un recorrido histórico por la escuela en México, partiendo 

desde la conformación de la Secretaría de Educación Pública (SEP), la centralización de la 

educación formal, hasta la reforma educativa de 2013, bajo el eje articulador del proyecto de 

Estado-nación que configuró la educación escolar en el país. 

Finalmente, se presenta el desarrollo y situación de los telebachilleratos estatales en 

Chiapas, pensándolos como un espacio de posibilidad para la formación de una 

contrainstitución que permite el desarrollo de una pedagogía crítica donde se cuestione, a 

través de su articulación con los Estudios Culturales, la forma actual de significar el mundo. 

1.1. La cultura como espacio de disputa 

Cuando se habla de cultura comúnmente se piensa en dos definiciones. Una acepción 

parte desde un registro estético, es decir, las creaciones y producciones humanas con base en 

el canon occidental, como la Bellas Artes y la ciencia. Otra, se centra en el registro 

antropológico de rasgos compartidos, homogéneos, armónicos de un grupo social: la lengua, 

la vestimenta, las danzas, la comida, etc. Desde estas visiones, la vida se universaliza en un 

único modo de ser conforme a la tradición occidental o se crean islas en confrontación. 

 Sin embargo, poco se discute, como lo han intentado hacer los Estudios Culturales, 

acerca del proceso de conformación o configuración de la cultura, es decir, por qué un 

elemento cultural, o varios de ellos, predominan dentro de un mismo grupo social, lo cual 

implica la exclusión, ocultamiento o minusvaloración de otros. Por ejemplo, si México es un 

país donde han habitado grupos sociales diversos y diferentes, ¿por qué uno es más 

importante?, ¿por qué los elementos culturales de ese grupo predominan en relación con el 

resto?, ¿por qué los rasgos culturales de ciertos grupos sociales son invisibilizados en y por 



 

22 

 

los discursos oficiales y nacionales?, y quizá más interesante, ¿quién decidió cuál sería el 

grupo cultural que representaría al país?, ¿en qué condiciones se tomó esa decisión?  

 Podrían enumerarse un sinfín de preguntas que nos cuestionen a qué se refiere la 

cultura. ¿Es acaso, desde el registro estético, un conjunto de creaciones con un grado de 

espiritualidad más alto que distingue a un grupo de seres más racionales e inteligentes? O, 

desde la mirada antropológica, ¿es una lista de rasgos que distingue a un grupo por un modo 

de vida diferenciado? Existe una tercera posibilidad donde se entiende la cultura como una 

suerte de relaciones de poder, que permiten entender la forma en que ordenamos el mundo. 

Si la respuesta se inclinara hacia la última definición, entonces el mundo que conocemos 

podría ser solamente una posibilidad entre otros mundos posibles. Giroux dice sobre la 

cultura que:  

[Son] los principios de vida compartidos y vividos, característicos de diferentes 

grupos y clases sociales tal como emergen en el contexto de unas relaciones de poder 

y unos campos de lucha que son —unas y otros— asimétricos. Sustancialmente, la 

cultura como una relación especial entre grupos dominantes y grupos subordinados, 

expresada en forma de relaciones antagónicas vividas que impulsan a producir formas 

especiales de significado y acción. (Giroux, 1988, p. 147) 

Puede explicarse que todos los elementos mencionados al inicio de este apartado son 

producciones culturales, que poseen un significado resultado de relaciones de poder que 

implican, de acuerdo con lo entendido por Giroux, la dominación del grupo con mayor poder 

sobre los que tienen menos. De tal manera que la cultura no es tanto el lugar compartido, sino 

el espacio de lucha donde se imponen, a través de una suerte de sedimentación6, los intereses 

del grupo dominante sobre los intereses de los dominados. La cultura, entonces, no es una 

entidad autónoma que da identidad a quienes están dentro de ella, sino un proceso que nos 

permite significar y actuar en el mundo. 

 
6 Al respecto, Soria (2012) utiliza el término sedimentación para referirse a aquello “que habiéndose 

estructurado como parte del devenir de la huella [instituida] puede funcionar como condición de (im)posibilidad 

de algunas articulaciones significantes” (Soria, 2012, p. 21). Es decir, al entender la cultura como espacio 

dialógico de significación del mundo, al instaurarse una visión de la realidad, se niegan otras. Sin embargo, en 

la lucha de poder en el espacio cultural, también existe la posibilidad de resignificar el mundo. 



 

23 

 

 Comenzar por entender que la cultura es el espacio de lucha del que resulta la forma 

en que significamos y actuamos en el mundo, implica analizar la existencia de un grupo 

dominante que se posiciona, hegemónica e ideológicamente7, con fines de control social y 

económico. Al plantarse por encima de la sociedad, el grupo dominante busca la forma de 

mantenerse en el poder, lo que conlleva reproducir su ideología al resto e, incluso algo más 

relevante, lograr que los demás acepten el orden del mundo que le favorece a él. Para tal fin, 

no solo utiliza la fuerza y su posición social, sino que lo hace por medio de una coerción 

consensuada en la que los grupos dominados aceptan de forma “voluntaria” el discurso del 

grupo en el poder. 

 En este punto es donde la escuela cobra especial relevancia. Dominar, desde una 

perspectiva gramsciana, no implica únicamente el uso de la fuerza, podría decirse que es el 

arte de saber manipular o controlar al otro de forma que termine validando ese ejercicio de 

dominación y poder, aun cuando implica ser dominado. Y es aquí donde ciertos espacios 

sociales o instituciones culturales (pues a fin de cuentas son espacios donde la cultura, el 

orden y discurso del mundo, se manifiestan) encuentran su razón de ser desde el grupo del 

poder. 

 La escuela, junto con otras instituciones culturales, es la oportunidad que encuentra 

el grupo dominante para reproducir su forma de entender el mundo y de vivirlo, con la 

finalidad de mantener el orden social y económico que le conviene. La escuela formada desde 

la visión del grupo dominante o tradicional es una institución reproductora, no cuestiona el 

porqué de lo que se enseña, el cómo se enseña o el para qué se enseña. La escuela tradicional 

nos llega a todos como una imposición: si no asistimos a ella, nos graduamos y obtenemos 

un documento oficial que acredite haber concluido con la educación que de ella emana, no 

triunfamos en la vida.  

 Y el problema de esa escuela no es lo que se enseña, sino ese vacío que no cuestiona 

por qué tenemos que aprender tal o cual cosa. Nos toma como seres en blanco cuyo “único 

margen de acción que ofrece a los educandos es el de recibir los depósitos guardados y 

 
7 Los conceptos de hegemonía e ideología se abordan desde las aportaciones de Antonio Gramsci (Szurmuk y 

McKee, 2009). El primero refiere a una dominación que no implica el uso de la fuerza, lo que permite imponer 

la ideología, es decir, cómo se producen los significados y se incorporan en diferentes aspectos de la vida 

cotidiana. 



 

24 

 

archivados” (Freire, 2005, p. 78). La visión de la escuela bancaria persigue el propósito de 

dotarnos de los conocimientos que considera adecuados y llenarnos del discurso ideológico 

que naturalizamos tarde o temprano. Con ello, el currículum8 deja de ser neutral y puramente 

científico, pues legitima y excluye saberes conforme el discurso que intenta reproducir.  

 Pero, si todos, o casi todos, hemos pasado por la educación escolar o por otras 

instituciones culturales que reproducen el discurso dominante, ¿por qué hay resistencias que 

han permitido construir otros mundos posibles?, ¿por qué el grupo dominante, a pesar de 

seguir en el poder, no ha logrado homogeneizar, en su totalidad, las formas de sentir, pensar 

y actuar? La hegemonía de la que se ha hablado hasta el momento, a diferencia de otros 

conceptos y teorías que piensan la dominación como un proceso que devasta y destruye al 

otro convirtiéndolo a su imagen y semejanza, retoma un elemento que permite dar respuesta 

a las interrogantes planteadas. El oprimido, el subalterno, o como se le prefiera denominar, 

no es un ser pasivo que recibe, como una tabula rasa, el discurso dominante. Por el contrario, 

participa de la lucha, del posicionamiento, quizá con desventaja, con las de perder por 

delante, pero sigue ahí, resiste, permite otros modos de entender el mundo que, lenta y 

reducidamente quizá, discuten con el dominador y se van insertando en la sociedad. 

En los subalternos como elementos activos de la cultura es en quienes fijo mi mirada. 

Desde el espacio escolar, los docentes cobran especial interés, pues en ellos recae la función 

de transmitir el discurso dominante o educar desde una pedagogía crítica que permita 

construir una escuela en comunidad, reflexiva y contestataria, que nace desde la 

subalternidad (estudiantes, comunidad, docentes). En la escuela, de acuerdo con su rol, cada 

uno reproduce o resiste al discurso dominante. 

El profesor, al pasar la lista de manera religiosa todas las mañanas y cuidar la 

compostura durante el homenaje que realiza cada lunes, enseña disciplina y patriotismo para 

mantener el orden establecido. Es la misma persona que, al abordar los temas del 

Descubrimiento de América, pide analizar de forma crítica un proceso que colonización y 

conquista, haciendo énfasis en que América ya existía, no fue descubierta. 

 
8 McLaren (2005), habla de un currículum oculto que es implícito, y lo define en sentido negativo “que favorece 

a ciertos grupos con respecto a otros con base en su raza, su clase y su género; la lista sigue y sigue” (McLaren, 

2005, p. 110). 



 

25 

 

El estudiante que copia y pega información de internet sin analizarla, por el simple 

hecho de cumplir y obtener una buena nota, es al mismo tiempo, el que cuestiona la utilidad 

de cierto contenido académico en su vida. En resumen, reproducimos y resistimos de forma 

consciente e inconsciente, es la contradicción de la cotidianidad.  

1.1.1. Escuela, aparato ideológico o dialéctico 

Althusser decía que “toda formación social depende de un modo de producción 

dominante… para existir… produce y para poder producir, debe reproducir las condiciones 

de su producción” (1969, p. 2). Esto quiere decir que toda sociedad dominante se mantiene 

en el poder en la medida que produce sus discursos ideológicos, los transmite y reproduce a 

los otros. En este proceso de formación social, se reproducen tanto las fuerzas productivas 

como las relaciones de producción existentes. 

 Al final podría decirse que se trata de conservar las condiciones que permiten al grupo 

dominante seguir en la misma posición con los privilegios correspondientes. Esto no es un 

proceso sencillo. Como se mencionó en párrafos anteriores, mantener el statu quo no requiere 

solo de la fuerza represiva, es necesario insertar el discurso en la vida cotidiana de las 

personas, que lo vivan y reproduzcan. Esta tarea implica generar las condiciones que 

permitan la producción de un discurso de dominación, donde cada pieza productiva encuentre 

su rol y se mantenga en él realizando las acciones correspondientes de forma, digamos, 

voluntaria.  

 Como resultado de lo anterior, la clase dominante se vale del Estado. Los discursos 

hegemónicos de poder pueden reproducirse a través de la fuerza o ideológicamente. Esta 

segunda forma de dominación quizá es o pesa más en la conformación social; a esos 

elementos de producción del discurso, Althusser (1969) les ha denominado aparatos 

ideológicos de Estado: 

[Son] cierto número de realidades que se presentan al observador inmediato bajo la 

forma de instituciones distintas y especializadas... Con todas las reservas que implica 

esta exigencia podemos por el momento considerar como aparatos ideológicos de 

Estado las instituciones siguientes (el orden en el cual los enumeramos no tiene 

significación especial): 



 

26 

 

AIE religiosos (el sistema de las distintas Iglesias), 

AIE escolar (el sistema de las distintas “Escuelas”, públicas y privadas), 

AIE familiar, 

AIE jurídico, 

AIE político (el sistema político del cual forman parte los distintos partidos), 

AIE sindical, 

AIE de información (prensa, radio, T.V., etc.), 

AIE cultural (literatura, artes, deportes, etc.). (pp. 13-14) 

 Con base en ello, el autor destaca que existe un aparato de Estado que es represivo y 

un aparato ideológico de Estado, cuya diferencia estriba en que el segundo juega con la 

ideología, con el discurso oficial. Ambos se complementan: a cada aparato ideológico le 

corresponde una serie de sanciones que adoctrina explícita o simbólicamente.  

De esta suerte resulta que la escuela se convierte en un espacio de reproducción del 

Estado. Lo que se enseña en la escuela no es elegido azarosamente, corresponde a una lógica 

que busca perpetuar relaciones de dominación y producción. De hecho, en términos 

generales, en este espacio se nos enseñan las habilidades que necesitamos para someternos y 

practicar la ideología dominante. 

 Lo interesante con la escuela, a diferencia de los otros aparatos ideológicos 

(exceptuando la familia), es su carácter obligatorio. En este espacio de reproducción 

ideológico nos vemos obligados a asistir durante, al menos en México, de tres a ocho horas 

diarias, cinco días de la semana, durante los primeros 18 años de nuestra vida. Un recinto 

completamente institucional, cuyo discurso educativo obedece a una lógica política 

dominante que busca enseñarnos cuál es nuestro lugar en la vida: explotado, agente de la 

explotación, agente de la represión o profesional de la ideología (Althusser, 1969).  

 Si pensamos en una educación tradicional, la escuela es completamente distante a 

nuestras necesidades de vida, nos ve como receptores pasivos cuyo rol es escuchar el discurso 

oficial, aprenderlo, vivirlo y reproducirlo. Pareciera que la escuela es como asistir a un 



 

27 

 

programa de televisión donde la caja emisora nos llena de sus conocimientos, los cuales 

aprehendemos sin cuestionamiento alguno, estamos ante un medio masivo de reproducción 

de la ideología. Sin embargo, la realidad nos arroja que, por muy bien instrumentado que sea 

el Estado, no ha logrado moldear a todas las personas. Encontramos resistencia en grupos 

marginados que no han sido atendidos por el sistema e, incluso, en aquellos que han 

transitado por la educación escolarizada. Los actores escolares no asisten a la escuela para 

escuchar y asentir al cien por ciento, no son sujetos que acepten y reproduzcan el discurso 

totalmente. 

 Si pensamos que la escuela tiene similitud con los medios de comunicación masivos, 

en el sentido de que estos últimos son criticados por alienar a las personas, quisiera exponer 

lo que Enzensberger (2010) explica y analiza de las cuatro teorías que ven a la televisión 

como un medio reproductor: de la manipulación, la imitación, la simulación y la idiotización. 

De acuerdo con el autor, estas teorías, centrándonos en la relación televisión-reproducción-

espectador, concluyen que los consumidores de televisión son seres ignorantes, manipulados, 

pasivos, sin voluntad, imposibilitados, zombis. En resumen, que las personas frente al 

televisor son seres indefensos expuestos al monstruo televisivo, incapaces de reaccionar o 

contradecir, se estigmatiza al medio poniéndolo en franca oposición con el espectador. 

 Enzensberger, en respuesta a estas teorías que despojan al espectador y a la televisión 

de la posibilidad de acción o de generar otros discursos, se pregunta algo similar a lo que se 

ha cuestionado anteriormente cuando se piensa la escuela como un espacio de alienación al 

sistema, respecto de los medios y la televisión: 

Queda por ver en cuál de los dos bandos hay que situar al teórico. O bien no hace uso 

de los medios, y entonces no sabe de qué está hablando, o bien se expone a ellos, y 

entonces cabe preguntarse por qué extraño milagro no ha sido víctima de sus efectos. 

Porque a diferencia de todos los demás mortales, el teórico sigue teniendo una moral 

intacta, es capaz de distinguir con nitidez entre realidad y engaño, y goza de total 

inmunidad frente a la idiotización que él constata en los demás. ¿O cabría la posibili-

dad –fatal salida de este dilema– de que sus teorías fueran, a su vez, síntomas de la 

idiotización universal? (Enzensberger, 2010, pp. 11-12). 



 

28 

 

 De lo anterior se expone que quizá la respuesta está en que el espectador de la 

televisión sí sabe lo que quiere y busca medios cero9 que lo desconecten de la realidad. Por 

lo tanto, los creadores televisivos buscan borrar todo significado de los programas de 

televisión, como si dejar de buscar sentido en las cosas fuese posible. De hecho, aunque la 

escuela, como los medios de comunicación, posea un discurso ideológico o no, esté 

intentando significar en las personas o no, siempre habrá algo de la realidad que permita dar 

sentido y significado a lo que aprendemos, vemos, oímos o sentimos. Lo que puede resumirse 

en el hecho de que, según otras experiencias, entornos e individualidades, las personas no 

asistimos a los espacios de reproducción ideológica de forma pasiva, al menos no al cien por 

ciento. 

 No podría negarse que la escuela está al servicio del grupo de poder, que ha formado 

a personas según su rol. Sin embargo, atendiendo al hecho de que los ruidos de la realidad 

son los que permiten a las personas enfrentarse a los discursos ideológicos, cuestionarlos, 

resistir quizá, el punto estaría en construir escuelas que comenzaran a hablar de la realidad 

en sentido amplio, enunciando otros discursos. Porque, así como el Estado ve en la escuela 

un espacio dominante por su obligatoriedad, también lo podría ser para generar otras 

dinámicas de vida. 

 Posicionarnos desde la pedagogía crítica nos posibilita ir más allá de simples 

propuestas educativas que se construyen fuera de, alejadas de los estudiantes y del contexto 

de la escuela, sin tomar en cuenta la participación de todos los actores escolares. Es necesario 

construir propuestas educativas que vayan más allá de la asimilación social y la integración 

de los individuos a una dinámica de producción/reproducción. Para ello, es importante 

comenzar a pensar las escuelas como:  

Lugares económicos, culturales y sociales inseparablemente ligados a los temas del 

poder y el control… no se limitan simplemente a transmitir de manera objetiva un 

conjunto común de valores y conocimientos. Por el contrario, las escuelas son lugares 

que representan formas de conocimiento, usos lingüísticos, relaciones sociales y 

 
9 Hans Magnus Enzensberger (2010), refiere que los medios cero pretenden desposeer a los programas de todo 

significado, convertir a la televisión en un medio de comunicación de la negación, es decir, desconectar al 

televidente para evitar que piense. Refiere que esto es una utopía, porque siempre habrá algo que nos permita 

buscar sentido en las cosas. 



 

29 

 

valores que implican selecciones y exclusiones particulares a partir de la cultura 

general… sirven para introducir y legitimar formas particulares de vida social 

(Giroux, 1988, p. 177).   

 Giroux continúa hacia la visión de una escuela crítica, dejar de pensar que es un 

espacio neutral dedicado al conocimiento elegido de forma azarosa, sin ningún otro fin; es 

importante que la escuela sea vista como un espacio dentro de la dinámica social y no alejado 

de ella: 

Más que instituciones objetivas alejadas de la dinámica de la política y el poder, las 

escuelas son de hecho esferas debatidas que encarnan y expresan una cierta lucha 

sobre qué formas de autoridad, tipos de conocimiento, regulación moral e 

interpretaciones del pasado y del futuro deberían ser legitimadas y transmitidas a los 

estudiantes... En pocas palabras, las escuelas no son lugares neutrales, y 

consiguientemente tampoco los profesores pueden adoptar una postura neutral 

(Giroux, 1988, p. 177). 

 La escuela debe comenzar a pensarse como un espacio de lucha que puede y debe 

incluir otras miradas, romper con la hegemonía del conocimiento occidental que, de una u 

otra manera, nos liga a una forma de ser/estar en el mundo. El discurso escolar tiene 

responsabilidad de generar discursos contrahegemónicos, que impliquen “una comprensión 

más política, teórica y crítica de la naturaleza de la dominación y del tipo de oposición activa 

que esa dominación debería engendrar” (McLaren en Alvarado A., 2007, p. 3). En este 

sentido, la escuela se convierte, como espacio, en una contrainstitución, lugar que cuestiona 

el orden establecido y genera alternativas a la realidad establecida, aun cuando forma parte 

del aparato ideológico del Estado. Desde esta perspectiva, el espacio escolar supone una 

ambigüedad con base en su discurso: aparato ideológico o de contestación.  

La gran ventaja de los espacios culturales, es decir, estos lugares que reproducen el 

discurso de la cultura dominante, es que la cultura no la hacen los aparatos reproductores, 

sino las personas. De acuerdo con Touraine (en Giroux, 1988), nos posicionaríamos en una 

teoría de la autoproducción desde la escuela, la posibilidad de que los actores que están 

inmersos en ella (profesores, estudiantes, padres, comunidad) den significado a sus vidas a 

través de formas históricas, culturales y políticas que viven y producen. 



 

30 

 

 Esta oportunidad de ser un espacio que responda al discurso hegemónico de la clase 

dominante conlleva cambiar la concepción de la escuela tradicional, este recinto donde 

recibimos conocimientos sin pensar por qué esos y no otros, y construirla en y para la 

comunidad. Una escuela contestataria requiere un aprendizaje situado que produzca un 

discurso crítico, una forma de pensar que aborde a la realidad desde su complejidad y donde 

los actores educativos sean sujetos activos hacedores de conocimiento y de relaciones 

sociales horizontales. Hacer escuela es asumir la responsabilidad con nosotros mismos, con 

los otros y con el mundo, es situarse en el contexto escolar. 

 Tenemos que pensar la escuela como un proceso cultural, es decir, desde una 

posibilidad dialéctica entre los conocimientos que están dentro y fuera de ella, pero en 

función de la realidad misma. En otros términos, la pregunta fundamental sería: ¿qué implica 

educarnos desde una mirada universal del mundo e invisibilizar otras formas de ser y estar? 

Pensar los procesos de dominación desde el conocimiento mismo, conlleva que la escuela se 

inscriba en las luchas sociales, es decir, construir una educación emancipatoria que genera 

un discurso político y crítico. Al final, se trata de que el conocimiento, visto desde la escuela, 

nos permita situarnos en el mundo como personas libres, independientes y críticas que 

construyen un mundo donde se posibilita la existencia de mundos distintos.  

1.1.2. Educar desde la fisura: pedagogía crítica y estudios culturales 

Si la cultura es un lugar de lucha asimétrica por la significación del mundo entre el 

grupo dominante y los dominados, de donde resulta cómo nos posicionamos en la vida, el rol 

que nos corresponde y la forma en cómo nos relacionamos con los otros y la naturaleza; 

entonces la escuela, como aparato cultural que reproduce la cultura dominante, es también 

un espacio dialéctico y de posibilidad. 

 Creer en esta posibilidad, significa pensar en las fisuras y tensiones que permiten 

ejercer un poder político de resistencia ante la dominación. Estas fisuras, que pueden 

presentarse como fallas u omisiones del sistema Estado, se encuentran en la realidad. 

Debemos voltear a ver el mundo fuera de la escuela, conectar lo que ocurre dentro del espacio 

escolar con las problemáticas del mundo, analizar a la escuela como aparato ideológico del 

Estado para poder resignificarla, apropiarse de ella.  



 

31 

 

 Si seguimos educando desde una pedagogía disciplinar que piensa la mejora 

educativa como una serie de adecuaciones curriculares sin sentido, sin incluir a los otros, 

haciéndose desde “expertos” en un tipo de educación considerada superior, entonces 

seguiremos reproduciendo un discurso limitado y de dominación. Es necesario pensar fuera 

de la disciplina, articular las problemáticas de la escuela con la realidad, no ver de manera 

segmentada y fracturada como nos han enseñado. Por ello Giroux (1988) dice que debemos 

atender los problemas escolares desde una pedagogía crítica que tenga relación con otras 

disciplinas, porque lo que pasa en la escuela es “cosa” de dentro y fuera de ella.  

 Es necesario educar desde una posición crítica que nos permita construir una 

propuesta educativa acorde a las necesidades de la realidad, a los sujetos que la viven y donde 

la viven, situarnos en el mundo a través de uno de los espacios de los que disponemos: la 

escuela. La educación escolar que se piensa de otra manera y asume un compromiso social, 

debe ir más allá del currículum para configurarse en un espacio de reflexión y acción crítica 

que se opone a toda forma de opresión y nos permite desarrollarnos como seres más humanos 

con nosotros, los otros y la naturaleza. 

 Sin embargo, traspasar la frontera de las disciplinas para pensar en una pedagogía 

crítica que se articule con otras maneras de ordenar el mundo, implica moverse desde la 

minoría científica, curricular, académica, etc. La solución para valerse de los espacios 

construidos hegemónicamente nos llevaría a mantenernos dentro de la institucionalidad, pero 

haciendo posibles otros discursos en la escuela. De acuerdo con Giroux (1988) y McLaren 

(en Alvarado A., 2007) , pienso en contrainstituciones, es decir, escuelas donde se cuestiona 

el discurso hegemónico desde el interior y se lleven a cabo pedagogías otras. 

 Esto justifica hacer Estudios Culturales y de pedagogía crítica en la educación 

escolarizada, para lograr una mayor comprensión de las problemáticas en este espacio y, a la 

vez, generar propuestas dentro de un proyecto social y político que comience en la escuela. 

Como se ha dicho anteriormente, una propuesta desde los Estudios Culturales y la pedagogía 

crítica conlleva construir con los sujetos mismos que viven la escuela. 

 En el caso de este trabajo de investigación se ha decidido dar mayor importancia a los 

docentes, no como los únicos actores escolares con la posibilidad de pensar la educación y 

construir una propuesta, sino por el hecho de ser quienes, desde el rol que ostentan, tienen la 



 

32 

 

encomienda directa de reproducir el discurso hegemónico en las aulas. El docente, dadas sus 

características y posición dentro de la escuela, tendría la posibilidad de ser un intelectual 

transformativo o profesional crítico (Trillo, 1994). 

 Antes de abordar las posibilidades de los docentes como intelectuales 

transformativos, es importante hacer algunas precisiones al respecto del término. Gramsci 

(1949) clasifica dos tipos de intelectuales: los tradicionales y los orgánicos. Los primeros 

tienen su origen con los eclesiásticos, en la época medieval, cuando la iglesia era una 

institución hegemónica del conocimiento, lugar que después fue ocupado por la escuela que 

se convirtió en el espacio legítimo para adquirir conocimiento válido, en una suerte de alta 

cultura como sinónimo de acumulación y selección de lo que es el conocimiento. Desde esta 

perspectiva, el intelectual se configura como tal en la medida que estudia en espacios 

académicos reconocidos, acumula grados y, casi por sentido común, teoriza más de lo que se 

acerca a la realidad sobre la cual estudia. 

 Los segundos, los intelectuales orgánicos, nacen con el auge de la producción 

económica, por llamarlo de alguna manera. En ese periodo se generó una división entre las 

actividades físicas y las de administración (por referirme a las que se hacen desde el 

escritorio, sin mayor esfuerzo nerviomuscular). Bajo esta división de las actividades 

laborales, se pensó que entre más actividades físicas realizaba el obrero, menor era su 

actividad mental, de reflexión y construcción del conocimiento, de abstracción. El referente 

para llamarle a alguien obrero/trabajador o intelectual, fue medir dónde estaba la mayor 

cantidad de su trabajo, en el esfuerzo nerviomuscular o en el “pensar”. De ahí que Gramsci 

nos cuestione sobre si existe alguna actividad humana que no pase por la mente, o si nos 

convertimos en totales autómatas que se introducen en una rutina sin la menor reflexión de 

lo que realizan. 

 La tesis que plantea Gramsci (1967) da respuesta a esa pregunta: no existe actividad, 

por más física que sea, que no participe de una concepción/orden del mundo, lo que conlleva 

un proceso intelectual, en resumen, todos somos intelectuales. La diferencia entre ser 

nombrado como tal o no, estriba en asumir el papel/rol de intelectual; para ser un intelectual 

orgánico, no basta con asumir esa actividad. Gramsci apunta que un intelectual orgánico es 

aquel que vive la actividad nerviomuscular y domina la técnica, pero también tiene una 



 

33 

 

conciencia humanística-histórica, lo que implica estar con las clases menos favorecidas, 

marginadas, excluidas, violentadas, etc. 

 Por otra parte, los Estudios Culturales proponen otro tipo de intelectual más allá del 

orgánico. Partiendo del hecho de que la clase trabajadora (obrera) no es la única 

revolucionaria, surge lo que se denominará intelectual transformativo. Este intelectual genera 

discursos y prácticas contrahegemónicas, de resistencia, en oposición a cualquier forma de 

incorporación dominante y con la característica de trabajar en instituciones fundamentales en 

la producción de discursos de la cultura dominante, pero actuando en oposición a ellos. Razón 

por la cual los maestros tienen mayor propensión para convertirse en intelectuales 

transformativos (Giroux, 1988).  

 En el siguiente apartado, se enfatiza en el tipo de profesor que se necesita para hacer 

una apuesta de transformación social desde la escuela. 

1.1.2.1. El rol del docente en la contrainstitución 

Toda apuesta por una mejora de la educación, como demanda institucional o 

propuesta alternativa, “solo llega a ser una realidad en la medida en que es desarrollada 

reflexiva y críticamente por sus agentes más decisivos: los centros y los profesores” (Trillo, 

1994). La escuela como comunidad de aprendizaje no se hace solo con los profesores, pero 

al igual que en otros espacios, hay personas que guían los procesos: en los ejemplos de 

alternativas a la educación hay figuras como los ancianos, los miembros de la Asamblea o 

líderes comunitarios; en la escuela, son los docentes. 

 Se debe reconocer que en la práctica docente nos encontramos con diferentes tipos de 

profesores. Hay quienes se guían por una “acción rutinaria”, es decir, “no reflexionan sobre 

su práctica, por lo que se convierten en esclavos de la rutina y aceptan…, de manera acrítica, 

las determinaciones y políticas establecidas por otros” (Iglesias, 2011, p. 48). En este sentido, 

puede hablarse de un ejecutor, realiza lo que se le demanda sin cuestionamientos, sin importar 

los resultados y, a pesar de ellos, no genera cambios en su práctica. De alguna manera, este 

tipo de docente deja la responsabilidad en quienes diseñan los modelos educativos, reformas, 

etc. 



 

34 

 

 Por su parte, el profesor práctico entiende que el currículum es una guía que no debe 

seguir a pies juntillas(Trillo, 1994). Este profesor es reflexivo, en un sentido esporádico, ha 

observado que los programas de estudio, los libros de texto y demás materiales didácticos 

que guían el proceso de enseñanza, muchas veces no responden a las necesidades de su 

contexto escolar y por ello crea sus materiales didácticos. Sin embargo, aunque realiza 

adecuaciones curriculares, pocas veces es capaz de crear un currículum sin base; es decir, 

necesita los planes y programas de estudios oficiales para cuestionarlos y proponer. Entiende 

que el conocimiento se construye y permite cierta autonomía en los procesos de enseñanza y 

aprendizaje de sus estudiantes. Tiene un compromiso con la mejora de la educación, se hace 

responsable de su formación; pero peca de individualista, considera que mientras él esté bien, 

el resto no importa, no trabaja con los demás en comunidad.  

 Finalmente, podemos hablar de un docente crítico, “aquel que tiene la capacidad para 

analizar su propia práctica y el contexto en que tiene lugar; el que es capaz de volver sobre 

su propia práctica para evaluarla y responsabilizarse de su acción futura” (Villar en Iglesias, 

2011, p. 51). La reflexión hecha una práctica le permite al profesor tomar conciencia que 

ningún cambio curricular, de fuera o de dentro, funcionará si no se toman en consideración 

las opiniones de estudiantes, padres, comunidad, investigadores, profesores y autoridades 

educativas. El crítico es un profesor práctico que va más allá, que no se pone en el centro del 

proceso de enseñanza-aprendizaje: asume su responsabilidad pero sabe que la construcción 

del conocimiento requiere de los demás agentes escolares y de contar con las condiciones 

necesarias que debe brindar el Estado.  

Los docentes críticos entienden que la escuela es parte de una estructura, con sus 

limitaciones y posibilidades, así que no solo cuestiona al currículum sino a las condiciones 

en que se encuentra inscrita la educación escolar. Se compromete con la educación desde su 

rol docente, pero exige la participación y, sobre todo, la responsabilidad de los demás actores 

para el logro de las metas. Especialmente, no cree en utopías, propone con la comunidad pero 

con base en metas alcanzables. 

 Los tres tipos de profesionales tienen un compromiso manifiesto, la diferencia estriba 

en cómo y con quién se comprometen. Los rutinarios o técnicos lo hacen con el cumplimiento 

de la normatividad, los prácticos asumen su papel como agentes innovadores en pro de la 



 

35 

 

mejora educativa, los críticos tienen un compromiso con la comunidad, han entendido que la 

escuela es un espacio social no independiente ni ajeno a la vida real. 

El crítico es, en cierta medida, ese intelectual transformativo del que habla Giroux 

(1988), también es un intelectual orgánico radical (Gramsci, 1949), que reconoce su lugar en 

la estructura escolar pero genera, en comunidad, discursos que cuestionan y proponen. Como 

estudiosos de la educación y la escuela uno pensaría que, sabiendo todo esto, debemos formar 

docentes críticos o identificarlos. El asunto, como toda teoría, es que en la realidad los 

profesores se mueven entre uno y otro estilo.  

 Para poder decir que un docente es un intelectual transformativo o profesional crítico, 

requiere ser reflexivo y tomar conciencia del rol que ostenta dentro del conjunto de relaciones 

que se establecen en la escuela. También debe generar cuestionamientos al orden establecido 

dentro y fuera del espacio escolar; ser un líder en busca de la transformación social, política 

y cultural; trabajar del lado de aquellos que viven la dominación y oponen resistencia y, sobre 

todo, estar comprometido con proyectos de transformación social, en este caso, desde la 

escuela. 

 El docente, pues, tiene la posibilidad de participar en la construcción de una escuela 

que enseñe a pensar la realidad desde otra perspectiva. Su mirada crítica debe estar en el 

marco de referencia que atañe a las relaciones de poder que se gestan en torno a los 

conocimientos validados por el currículum y la implicación que ello tiene en la significación 

del mundo, y en cómo se relacionan las personas y la posibilidad de crear otras dinámicas 

sociales desde la escuela y para la vida. 

 Por lo anterior, la escuela como contrainstitución encuentra cabida, a modo de un 

ejemplo que plantea la posibilidad de la situación aludida, en el subsistema de Educación 

Media Superior (EMS) llamado Telebachillerato estatal. En primer lugar, porque representa 

una institución emergente y, por lo tanto, olvidada con el paso del tiempo por el Estado, tanto 

en la infraestructura como en el recurso humano. En segundo lugar, quizá el más importante, 

porque los docentes viven la mayoría del tiempo en la comunidad sin formar parte de ella, 

realizan actividades que van desde la enseñanza hasta la gestión y atienden más de una 

materia. Esto significa que el docente, al tomar conciencia de su poder transformador, tiene 



 

36 

 

aspectos que le permiten cuestionar la realidad desde su práctica docente y proponer, junto 

con los estudiantes y comunidad, otras formas de hacer escuela. 

1.2. La educación formal en México: proyecto Estado-nación 

La forma en que nos organizamos hoy, política, social y culturalmente, responde a un 

proyecto europeo denominado modernidad que, hermanado con la Ilustración, pretendía ver 

al hombre como un sujeto racional (idea que se trabajará en el segundo capítulo). Habermas 

apunta que Hegel reconocía a la subjetividad como característica de la modernidad, de la que 

dice: “Se trata de la estructura de la autorrelación del sujeto cognoscente que se vuelve sobre 

sí mismo como objeto para aprehenderse a sí mismo como en la imagen de un espejo” 

(Habermas, 1993, p. 31). 

Parafraseando a Descartes, cabe la posibilidad de decir que solo lo que puede 

objetivarse existe. Con el fundamento de que únicamente lo que se piensa existe, la 

modernidad explicaba el mundo desde una mirada universal pasando todo por el filtro de la 

razón, tanto en la forma de ser y de pensar, que tenía como punto de referencia a las 

sociedades europeas (principalmente Francia y Alemania, donde se habló de la Ilustración y 

el Romanticismo, respectivamente). 

 Hegemónicamente, Europa y el resto del mundo comenzaron a pensarse desde una 

mirada occidental, desde la organización social como configuración política. La sociedad se 

organizó en un sistema de Estado-nación, es decir, estructuras institucionales10 que 

permitieran moldear a los ciudadanos en torno al modelo de sociedad que se pretendía y 

generaran un sentido de pertenencia. Políticamente los Estados nacionales serían 

democracias liberales-burguesas con una economía capitalista y mercantil (Argüello Parra, 

2016). 

 México, al ser una colonia española, se construyó desde el proyecto de modernidad. 

Si se piensa en la diversidad cultural existente en el país antes de la Conquista, y que perdura 

en cierta forma en la actualidad, era difícil concebir que el mundo podía ser construido desde 

una manera única, occidental. Las culturas originarias habían concebido un mundo diferente 

 
10 Entre ellas podemos mencionar a la escuela, como lugar que reproduce el modelo social del Estado-nación, 

al ser la encargada de la formación de su ciudadanía. 



 

37 

 

al que se proponía, basta mencionar que los grupos mayas mantenían una relación de respeto 

con la naturaleza, la principal era la tierra.  

De acuerdo con Limón Aguirre (2010), en la cosmovisión del grupo maya-chuj, todo 

tiene su corazón y su dueño, por lo tanto, cuando dañamos un elemento natural herimos su 

corazón. Al venir de la tierra también somos parte de la naturaleza, por lo tanto, debemos 

respetarla, lo que pasa a ella vuelve a nosotros, nos afecta. Esta idea contrasta con el 

utilitarismo de la modernidad que, en general, nos crea un sentido de superioridad sobre la 

naturaleza y nos permite servirnos y abusar de ella. 

Desde la llegada de los españoles, con el proceso de conquista y evangelización, 

México comenzaba a conformarse en un país con identidad nacional, es decir, una sociedad 

con religión y creencias católicas, organización social por clases e idioma español. Con el 

paso del tiempo, el Estado mexicano buscó cómo insertar esta ideología homogeneizadora 

en los discursos cotidianos, uno de estos lugares fue la escuela. En este espacio de educación 

formal e institucionalizada (lo que se debe ser), el Estado puede reproducir su discurso 

homogeneizador y consolidar las estructuras que le permitan legitimarse.  

La escuela, desde esta perspectiva, es “un sistema educativo cuyo carácter y estructura 

están firmemente establecidos por el estado” (McLaren, 2005, p. 36). De tal manera que “lo 

que pasa en las escuelas (y, en general, en el conjunto de instituciones de la educación) tiene 

un sentido, una finalidad, responde a unos intereses, una cosmovisión e ideologización de la 

vida social” (Martínez Bonafé, 2013, p. 24). Evidentemente, esos intereses que mueven el 

espacio de la educación escolar corresponden al discurso del grupo dominante. 

 Por ello, desde tiempos de la Colonia hasta la actual reforma educativa, el proyecto 

de Estado-nación ha pretendido construir una identidad nacional, a través de la enseñanza y 

presencia de una lengua oficial única (español) y la existencia de un currículum nacional para 

la Educación Básica. En 1917, el Congreso Constituyente reconoce que la educación es laica, 

gratuita y obligatoria, de igual manera: 

El Congreso estableció la prohibición al clero y a las asociaciones religiosas de 

organizar o dirigir escuelas de educación primaria. La Constitución otorgó mayores 

facultades educativas al Estado, el cual debía vigilar las escuelas primarias oficiales 

y privadas. (Zárate R., 2003, s.d.) 



 

38 

 

 La salida de la iglesia como institución a cargo de la educación y el ambiente de 

separación social a raíz de la Revolución mexicana, motivó a José Vasconcelos para “que la 

educación pública contribuyera a formar la conciencia nacional y fomentara la unidad e 

integración de los bandos y fracciones que amenazaban dividir a la triunfante Revolución 

mexicana” (Álvarez G., 1992, p. 162). Bajo este argumento se crea la Secretaría de Educación 

Pública (SEP) en 1921. La SEP, de la mano de Vasconcelos, se dio a la tarea de unificar a la 

sociedad mexicana (a pesar del proceso colonizador y de conquista, la presencia indígena no 

había desaparecido) a través de la educación formal. Su arma era un nacionalismo que 

integrara a las culturas mestizas y prehispánicas mexicanas:  

Impulsó la alfabetización, la escuela rural, la instalación de bibliotecas, la edición de 

los libros de texto gratuitos, los desayunos escolares, las bellas artes y el intercambio 

cultural con el exterior… Se crearon escuelas primarias y algunas normales rurales, 

y se formaron las Misiones Culturales, grupos de maestros, profesionistas y técnicos 

que se dirigieron a diversas localidades para capacitar maestros. (Zárate R., 2003, 

s.d.) 

 Aunque el proyecto nacionalista de Vasconcelos buscaba la asimilación e integración 

de ambos grupos culturales (mestizos e indígenas), especialmente del indígena como parte 

de un proyecto nacional que pretendía integrarlo borrando su identidad, al final todo apuntó 

a una idea de cultura dominante. En la educación escolar se alfabetizaba para aprender el 

español11, se reconoció como las Bellas Artes aquellas expresiones que encajaban en la 

definición europea de alta cultura, y se habló de artesanías para hacer referencia a las 

creaciones de los pueblos originarios. Asimismo, el conocimiento científico fue aquel que 

respondía a ciertos estándares occidentales. Eso es lo que, hasta hoy en día, se visualiza en 

la escuela y en los libros de texto gratuito. 

 Se estableció que la SEP era un organismo nacional centralizado, en parte porque los 

gobiernos estatales y locales no podían garantizar la cobertura de la educación; lo cual 

 
11 Constitucionalmente no se reconoce el español o castellano como lengua oficial, es en la Ley general de 

derechos de los pueblos indígenas (Diario Oficial de la Federación de México, 2015) donde se otorga la misma 

validez al español y lenguas indígenas. De manera extraoficial y en la educación, el español es la lengua 

dominante, prueba de ello es que los libros de texto gratuito se editan en esta lengua (hay una pequeña cantidad 

en lenguas originarias para zonas específicas del país). A pesar de existir escuelas bilingües, el español tiene 

primacía en la práctica escolar, se enseña y aprende, es el uso de la lengua para alfabetizar. 



 

39 

 

conllevó a un proceso de federalización que se mantiene hoy en día, es decir, el gobierno 

federal coordina y opera la SEP en cada uno de los estados. Esto implica que “el Ejecutivo 

Federal determinará los planes y programas de estudio de la educación preescolar, primaria, 

secundaria y normal para toda la República” (Const., 2016, art. 3o). 

 La construcción de una educación pública homogeneizadora que se ha mantenido por 

casi un siglo perpetúa un proceso colonizador, donde es imposible que todos los estudiantes 

se encuentren. Al mismo tiempo que rompe la posibilidad de una escuela como espacio 

transformador de la realidad comunitaria. La elaboración de planes y programas desde el 

centro o por expertos o políticos que desconocen los diferentes contextos, no permite que las 

problemáticas de la comunidad sean abordadas desde la escuela, sin pasar por alto que padres 

de familia y actores comunitarios son excluidos del proceso educativo de los niños y jóvenes. 

Al final, la educación pública centralizada pensó más en lo cuantitativo con miras a la 

cobertura educativa, pero olvidó lo que tanto pregona: brindar calidad y equidad, sigue 

pensando en las mayorías y dejando de lado las minorías.  

 A lo largo de la historia de la SEP, existen intentos dentro y fuera del discurso oficial 

por descentralizar la educación, la mayoría de ellos, especialmente los oficiales, han 

fracasado. Lo que se constata en la Reforma Educativa del 2013 donde se estableció que la 

educación obligatoria del país abarcaba desde preescolar hasta el nivel medio superior. Lo 

anterior significó centralizar los programas de estudio de las diferentes ofertas educativas del 

nivel medio superior, que hasta ese momento tenía la libertad para crear sus propios planes 

y programas de estudio de acuerdo con las características del subsistema y la opción 

educativa.  

En función del presente proyecto, cabe mencionar que antes de esa reforma, en el 

2008, atendiendo a un discurso capitalista, se conformó el Marco Curricular Común (MCC) 

para la EMS. La finalidad era reformar el modelo pedagógico en un enfoque por 

competencias compartidas por todas las ofertas educativas de este nivel, desde entonces este 

modelo ha recibido críticas por su doble discurso. Por una parte, el acuerdo secretarial 442 

de la Reforma Integral de Educación Media Superior (RIEMS), define que la competencia 

es “la integración de habilidades, conocimientos y actitudes en un contexto específico” 

(Secretaría de Educación Pública, 2008a). Por otra parte, el acuerdo secretarial 444 de esta 



 

40 

 

misma reforma, señala que el desarrollo de valores, habilidades y competencias en los 

estudiantes es “para mejorar su productividad y competitividad al insertarse en la vida 

económica” (Secretaría de Educación Pública, 2008b). Pareciera que se deja de lado el 

desarrollo integral del individuo para centrarse en su capacidad productiva dentro del sistema 

económico. 

Al respecto, Ángel Díaz-Barriga (2011 y 2014) ha planteado que varios de los puntos 

polémicos de este modelo educativo se relacionan con el término de competencia, que alude 

a una sociedad y economía globalizada donde se compara a los trabajadores y profesionistas 

en función de sus capacidades denominadas competencias. Además, añade, que expertos en 

temas educativos cuestionan la practicidad en la que se centra el modelo, haciendo a un lado 

una de las finalidades de la educación: el formar seres humanos.  

De igual manera, esta practicidad se orienta a la inserción de los estudiantes al mundo 

productivo y los valores éticos son solo de tipo instrumental, porque se reduce el ámbito de 

la reflexión frente al de la producción. Por otra parte, el término de competencias no tiene 

una definición única, por ello las propuestas pedagógicas bajo este modelo no muestran 

uniformidad. Finalmente, apunta al hecho de que, por su polisemia, las competencias pueden 

ser vistas desde una perspectiva conductual, lo cual contradice el propósito de formar 

personas críticas y reflexivas. 

Con los cambios realizados en el sistema educativo nacional, desde los años noventa 

del siglo pasado, la SEP preserva “su atribución normativa para determinar los planes y 

programas de estudio en la educación básica de todo el país” (SEP, 2016, p. 11). Y en el caso 

de EMS “el MCC permite articular los programas de distintas opciones de educación media 

superior (EMS) en el país (...) Todas las modalidades y subsistemas de la EMS compartirán 

el MCC para la organización de sus planes y programas de estudio” (Secretaría de Educación 

Pública, 2008, párr. 3); esto implica que la SEP es quien selecciona y legitima los 

conocimientos que estarán presentes en el discurso educativo oficial. 

 Sin embargo, como la misma SEP señala en El modelo educativo 2016. El 

planteamiento pedagógico de la Reforma Educativa: 

Dentro de la unidad esencial del país existe una variedad de identidades, de 

perspectivas, de culturas que preservan identidades diferentes, reflejo de la diversidad 



 

41 

 

que nos caracteriza como nación. No obstante, el modelo no ha permitido a las 

localidades, regiones y entidades reflejar su identidad y perspectiva de futuro en la 

organización y en los contenidos educativos con los que la escuela trabaja. (SEP, 

2016, p. 12) 

 Por una parte, el gobierno establece un currículum oficial dictado desde el centro del 

país y, por otra, admite que la diversidad de nuestro contexto nacional no encuentra cabida 

en este modelo educativo actual. Por lo cual, el nuevo modelo que se propone plantea el 

concepto de inclusión para atender a la diversidad cultural de los estudiantes, desde los 

términos que él establece. 

 Sin embargo, en la Propuesta Curricular para la Educación Obligatoria 2016 

(Secretaría de Educación Pública, 2016b), que se basa en el principio de democracia y 

consulta a todo el país, se sigue ratificando la existencia de un único currículum oficial que 

atienda a la diversidad. En la propuesta de contenidos para cada campo disciplinar de la EMS, 

se sigue observando una homogeneización a partir de la visión eurocéntrica, hay una apertura 

a escuchar otras voces siempre que se encuentren (o sean reconocidas como no subversivas) 

en el discurso oficial.  

 Incluso cuando la SEP (Secretaría de Educación Pública, 2016b) reconoce la 

existencia de 30 subsistemas educativos y aproximadamente 150 expresiones organizativas 

a nivel local, que tienen la finalidad de atender los diferentes intereses y orientaciones 

vocacionales de los estudiantes, la nueva propuesta curricular se concentra en dos tipos de 

bachillerato: bachillerato general con capacitación para el trabajo y bachillerato tecnológico. 

Esto significa que los 30 subsistemas educativos, junto con las 150 expresiones locales 

deberán reformar su oferta educativa en estas dos propuestas. 

 La contrariedad sigue presente en el discurso de la SEP: se habla de diversidad e 

inclusión, pero las ofertas educativas, al menos en las propuestas curriculares, se centralizan 

y homogenizan, con lo que se continúa dando predominio a un modo de significar el mundo, 

ocultando sistemáticamente otros posibles.  



 

42 

 

1.2.1. Educación tecnológica: el caso de las telesecundarias y los telebachilleratos estatales 

 Pensar que la escuela es un lugar aislado, con sus propios conflictos y sin relación 

alguna con lo que ocurre fuera de ella, nos hace olvidar que es “un producto histórico, una 

organización social” (Pansza, Pérez y Morán, 1986, p. 51). En este sentido es transitoria y 

arbitraria, es decir, evoluciona y se transforma en función de los intereses que mueven a una 

sociedad en cierto momento específico. Querámoslo o no, no es un espacio neutral ni en su 

discurso científico ni en la igualdad de oportunidades que genera para quienes quieren o 

asisten a ella, como nos han hecho creer.  

 Desde esta perspectiva, la forma en que conceptualizamos, hacemos y vivimos la 

educación escolar se ha ido modificando, ligado a disputas culturales y sociales, desde lo que 

conocemos como escuela tradicional hasta un proyecto de escuela crítica. Como se ha 

explicado en párrafos anteriores, la educación escolar tuvo la encomienda de consolidar los 

proyectos de Estado-nación de los diferentes países, a partir de formar estudiantes pasivos 

que recibían todo el conocimiento de los docentes. Esta idea de la escuela perduró desde el 

siglo XVII hasta el XX, cuando los cambios sociales comenzaron a exigir otro tipo de 

ciudadano y, por lo tanto, de alumno.  

Con el proceso de modernización que llegó a América Latina en los años cincuenta, 

comenzó a construirse una escuela tecnocrática12: “La Tecnología Educativa representa una 

visión reduccionista de la educación, ya que bajo la bandera de la eficiencia, neutralidad y 

cientificismo, la práctica educativa se reduce ‘solo al plano de la intervención técnica’” 

(Pansza G. et.al., 1986, p. 59). La escuela se convirtió en un espacio ahistórico que no 

perseguía atender los problemas sociales que ocurrían fuera del salón de clases, creyendo que 

la educación puede ser un proceso descontextualizado y que los planes de estudio tenían la 

posibilidad de ser aplicados de un país a otro. Una de las características relevantes de este 

tipo de escuela fue la introducción de máquinas de enseñanza y la instrucción programada13.  

 
12 Debe entenderse que la educación tecnocrática, surgida en Estados Unidos, tuvo eco en los países 

latinoamericanos dada la promesa de desarrollo y progreso, haciendo hincapié en su calidad de sociedades 

subdesarrolladas. De manera que la educación se convirtió en una serie de procesos para el desarrollo (Santiago 

R., 2007).  
13 Los curriculum studies, propios de la tradición anglosajona, cobran relevancia en el sentido de que, para el 

éxito de la educación, es necesario apegarse a lo establecido en los planes y programas de estudio oficiales 

(Noguera, 2010). De esta manera, el docente planea su clase sin la posibilidad de salirse de lo establecido, es 



 

43 

 

Este proceso educativo que se vivía en el mundo y en especial en América, llegó a 

nuestro país en 1965. Siguiendo la lógica de que la escuela no es un espacio neutral ni aislado, 

es importante hacer el recorrido de la escuela tecnocrática en México, de manera que puede 

entenderse el proceso de las telesecundarias y los telebachilleratos. Ambas opciones 

educativas surgieron en un momento histórico particular y con la finalidad de cumplir ciertos 

propósitos sociales, entre ellos, la urbanización de las zonas rurales. Bajo el supuesto de que 

desarrollo significaba dinámicas urbanas, se llevó lo mejor de las zonas urbanas a las rurales. 

Hasta 1923, la educación preparatoria era el nivel educativo posterior a la primaria, 

se cursaba en cinco años. Es Bernardo Gastélum, Subsecretario de Educación del país, quien 

decreta dividir la preparatoria en dos niveles, creando uno nuevo que antecediera a la 

preparatoria y tuviera mayor relación con la primaria: la secundaria. Entre sus fines, pretendía 

que los estudiantes encontraran una vocación y la cultivaran, un fin meramente económico-

vocacional. Con el gobierno de Plutarco Elías Calles, tras la creación de las escuelas 

secundarias y la formación de la Dirección General de Escuelas Secundarias en 1925, este 

nuevo nivel educativo se consolida (Secretaría de Educación Pública, 2010). 

Para 1932, se pretendía que la educación secundaria tuviera un vínculo con la vida 

social, era la época de la técnica, motivo por el que el plan de estudios se modificó con el 

afán de incluir asignaturas que permitieran la incorporación de los estudiantes en el ámbito 

laboral. Para la década de los 50’, bajo el gobierno de Díaz Ordaz, el principio que 

conformaba la educación escolar del país era el aprender haciendo. Fue el comienzo de la 

modernización desde la escuela, estudiantes que emplearan máquinas y herramientas; 

permeaba la creencia de que el progreso tecnológico tenía repercusiones en el social. 

El gobierno comenzó a preocuparse por las zonas rurales que generaban dispersión 

poblacional, dadas las características geográficas, sociales y económicas de nuestro país, 

hecho que tuvo relación directa con el proceso de alfabetización. En primaria, con la 

intención de llevar este nivel educativo a zonas rurales y valiéndose de los medios de 

comunicación que comenzaban su auge, se crearon 843 teleaulas para atender los cursos de 

4° a 6° grado mediante la transmisión por radio. En el mismo tenor de expansión educativa, 

 
un simple transmisor o, en palabras de Trillo (1994), un profesor técnico. Por otra parte, los recursos 

tecnológicos son vistos como sinónimo de innovación educativa, se convierten en imprescindibles para el 

proceso educativo. 



 

44 

 

la secundaria comenzó a pensar en una opción que permitiera su aparición en comunidades 

rurales mediante el uso de medios electrónicos.  

La escuela, reitero, es un espacio en relación con lo que ocurre a su alrededor, un 

producto histórico. De ahí que el nivel de secundaria, en la búsqueda de cómo llegar a zonas 

rurales, se viera influenciado por un acontecimiento social de gran impacto a nivel 

internacional: la integración de la televisión a colores en los planes educativos14. La 

televisión mexicana, de la mano de Guillermo González Camarena, tuvo un auge enorme 

durante los cincuenta, no sólo a nivel de entretenimiento, también en lo educativo: en 1951 

se transmitieron lecciones de anatomía a los estudiantes de medicina de la Escuela Nacional 

de Medicina y, para 1959, surge Canal 11 en miras del fomento cultural y educativo.   

Aunado a lo anterior, tras una investigación del uso de la televisión con fines 

educativos, el nivel de secundaria volteó sus ojos hacia Italia para tomar un modelo que 

hiciera posible la creación de las telesecundarias: 

Sería el modelo de la “telescoula”, empleado en Italia, la base a partir de la que se 

diseñaría la telesecundaria mexicana. Ambos intentaban brindar una alternativa de 

bajo costo a la demanda de educación secundaria en zonas donde no se contaba con 

escuelas formalmente establecidas. 

 La “telescoula” abarcaba los tres grados de la educación secundaria… El plan 

de estudios se correspondía con el de las secundarias tradicionales… Las lecciones 

duraban de 20 a 30 minutos… Generalmente la transmisión era en vivo. 

 Las “teleaulas” eran los lugares donde se recibía la señal y estaban integrados 

por alrededor de 10 estudiantes…, coordinador por un maestro monitor, el cual tenía 

la función de hacer un reporte mensual del desempeño del grupo, así como la revisión 

de las actividades fijadas por los telemaestros. (Secretaría de Educación Pública, 

2010, p. 24) 

 Los encargados de investigar sobre la presencia de la televisión en el proceso 

educativo escolar concluyeron que los estudiantes aprendían tanto con la televisión 

 
14 En un primer momento, las primeras pruebas de la televisión a color tuvieron fines educativos y científicos 

(Secretaría de Educación Pública, 2010). 



 

45 

 

instructiva como con un docente tradicional (si consideramos aprender como adquirir 

información). Además de señalar que la televisión en el aula significaba el uso de mayores 

recursos pedagógicos y estimulaba el aprendizaje independiente. 

 Con estos fundamentos, el 17 de agosto de 1965, el presidente Gustavo Díaz Ordaz, 

anuncia los proyectos de Alfabetización y el de la Educación Secundaria por televisión, es 

decir, la telesecundaria. Después de superar su fase experimental, a través de telemaestros y 

maestros monitores, aunado al desarrollo tecnológico del momento histórico, se introdujo la 

televisión en la escuela con fines educativos.  

 El proceso de tecnificación de la educación, el desarrollo tecnológico como sinónimo 

de progreso social, las tendencias educativas internacionales, la capacitación de estudiantes 

como mano de obra y las carencias en el ámbito escolar, son algunos de los hechos sociales 

e históricos que influyeron en la conformación de una escuela fundamentada en la aplicación 

de la televisión educativa. Se estaba frente a una escuela descontextualizada, es decir, no 

pensada como proceso cultural o espacio dialéctico, sino como agente institucional de 

reproducción de ideologías. La institución escolar tecnocrática redujo lo social al ámbito 

económico-productivo y olvidó el desarrollo socioemocional de los estudiantes, puesto que 

desde la mirada del mercado, el desarrollo era sinónimo de progreso tecnológico y 

económico.  

Este modelo de escuela y televisión fue la base para la telesecundaria, pero también 

para la expansión del nivel medio superior a través de la opción impulsada por el estado de 

Veracruz: la formación de los Telebachilleratos estatales. Es innegable que la oferta 

educativa del nivel medio estaba influenciada por los elementos y hechos que conformaban 

a la telesecundaria. En el siguiente apartado se describe de manera puntual el nacimiento y 

desarrollo de los Telebachilleratos en Chiapas, pero no debe ignorarse su origen en la escuela 

tecnocrática y su relación con las telesecundarias. 

1.2.2. Telebachillerato estatal: la educación media superior en espacios rurales 

De acuerdo con el artículo 37 de la Ley General de Educación (2018) en su última 

reforma y el Documento Base del Bachillerato General, la EMS es obligatoria, “comprende 

el nivel de bachillerato, los demás niveles equivalentes a este, así como la educación 



 

46 

 

profesional que no requiere bachillerato o sus equivalentes” (Diario Oficial de la Federación, 

2018, p. 18). La EMS se imparte después de concluir la secundaria y la edad de los estudiantes 

oscila entre los 15 y 18 años.   

 La oferta educativa denominada Telebachillerato estatal está considerada dentro del 

nivel medio superior. Con base en el Acuerdo Secretarial 445 de la RIEMS (Secretaría de 

Educación Pública, 2008a), el Telebachillerato estatal es de opción presencial, modalidad 

escolarizada y se cursa en tres años: se especifica la mediación docente obligatoria y la 

necesidad de que el estudiante realice sus actividades de aprendizaje bajo la supervisión del 

docente en 80% del tiempo, mientras que el apoyo digital es prescindible15. En cuanto al 

espacio de aprendizaje, los planteles de Telebachillerato estatal tendrán un domicilio fijo. 

 Punto y aparte de estas características establecidas desde la ley, es importante 

contextualizar cómo surgió el Telebachillerato estatal en Chiapas desde su origen en otra 

entidad del país. Siendo gobernador del estado de Veracruz el licenciado Rafael Hernández 

Ochoa, en 1979 se funda el canal de televisión estatal 4 + XHG. Este hecho fue aprovechado 

por el Director General de Enseñanza Media del Estado, Rafael Zárraga Pérez, quien pensó 

en este espacio televisivo como una oportunidad para brindar el servicio de bachillerato, por 

lo cual lanzó la convocatoria para el diseño del Telebachillerato en Veracruz. 

 En atención a la convocatoria, y planteando la televisión como medio educativo, los 

maestros Tomás Rodríguez Pazos, Alberto Ruiz Quiroz y Vicente Suárez Ortiz, pensaron en 

un proyecto para las comunidades alejadas con base en los siguientes criterios: “el 

financiamiento de la comunidad, la recepción del canal 4 + XHGV y la existencia de una 

Telesecundaria” (Uscanga Rodríguez, s/f., p. 36). Diseñaron una modalidad educativa para 

el medio rural, impulsando la formación holística del estudiante y de la comunidad, además, 

fue la primera oferta del medio superior en el país que utilizó las Tecnologías de la 

Información y la Comunicación (TIC). La oferta de Telebachillerato estatal en Veracruz 

comienza sus actividades el 22 de septiembre de 1980, en un primer momento se crearon 40 

 
15 Cabe señalar, que con base en el Acuerdo Secretarial 445, las características de la opción presencial se 

generalizan; por ello, se menciona que la mediación tecnológica es prescindible. Sin embargo, para el caso de 

Telebachilleratos estatales, debe entenderse que, en tanto opción educativa, hace uso de la televisión, DVD y 

reproductores de DVD. Aunque en la realidad, actualmente, la mayoría de las escuelas no cuenta con los 

recursos tecnológicos necesarios que le caracterizan. 



 

47 

 

planteles, con una población estudiantil de 1040, 23 maestros y 16 trabajadores en oficinas 

centrales.  

 Para propiciar un aprendizaje significativo, el modelo pedagógico del 

Telebachillerato de Veracruz utilizó dos medios: guías didácticas impresas y videos 

educativos. El docente se asumía como el guía del proceso y reforzaba los contenidos 

académicos de las guías y los videos. Para 1987, la oferta educativa se estructuró con un 

tronco común, un área propedéutica y la capacitación para el trabajo, con tres años de 

duración (en un primer momento eran dos). 

 De acuerdo con Uscanga, el Telebachillerato tenía como objetivo “abatir el rezago 

educativo de la población estudiantil que egresaba de las escuelas telesecundarias, 

principalmente de zonas marginadas” (s/f., p. 36). En 1994, el Telebachillerato se extiende 

como propuesta de EMS en los estados de Oaxaca, Hidalgo, Tamaulipas, Tabasco, 

Michoacán y Chiapas. 

 Hablar del Telebachillerato en Chiapas implica también enunciar el momento político 

que se vivía en la entidad. Después de más de una década de organización, los pueblos 

indígenas del estado se levantan en armas para denunciar las desigualdades sociales, políticas 

y culturales en las que habían vivido y la violencia de la que eran víctimas. Bajo el proyecto 

del Ejército Zapatista de Liberación Nacional (EZLN), y dirigidos por el subcomandante 

Marcos, el 1 de enero de 1994 los indígenas chiapanecos comienzan una lucha armada en 

distintas ciudades y poblados del estado. 

 De acuerdo con la Primera declaración de la Selva Lacandona, presentada ese 

primero de enero, el EZLN declaraba que se luchaba por “trabajo, tierra, techo, alimentación, 

salud, educación, independencia, libertad, democracia, justicia y paz” (Comandancia General 

del EZLN, 1993). El gobierno estatal, para reforzar las negociaciones que se tenían a nivel 

nacional entre el gobierno federal y el EZLN, retoma la exigencia de educación expresada en 

la Primera declaración. El gobernador Javier López Moreno atiende esta demanda 

ampliando los servicios educativos de nivel básico y medio superior, principalmente en las 

zonas indígenas, rurales y semiurbanas, con escuelas de gobierno. 

 Por lo anterior, en mayo de 1994, la Secretaría de Educación, Cultura y Salud aprueba 

el Proyecto Especial Telebachillerato (Mendoza Palacios, 2014). Debido a las condiciones 



 

48 

 

sociopolíticas que exigían una acción inmediata, en junio del mismo año, se establece un 

convenio con el estado de Veracruz para acceder a las guías didácticas y videoclases 

(Uscanga Rodríguez, s.f., p. 39). En cuanto al personal docente, se contrató a 30 asesores 

académicos que atenderían los primeros 30 planteles de Telebachillerato en el ciclo escolar 

1994-1995. Será en septiembre del mismo año, con 855 estudiantes, que inicia su labor 

educativa el Telebachillerato estatal. Con base en una revisión histórica, los primeros 

planteles se ubicaron estratégicamente en siete cabeceras municipales, dieciocho ejidos y 

cinco colonias de las regiones Centro, Altos, Frailesca, Istmo-Costa, Norte, Selva y Sierra. 

 Los profesores del subsistema expresan el conocimiento de su realidad histórica al 

señalar lo siguiente: “Nosotros decimos que existimos gracias a Marcos. El Telebachillerato 

es gracias a Marcos, porque este movimiento fue el que nos dio origen. Nosotros lo 

vivimos… estuvimos en las comunidades cuando estaban los zapatistas tapados y, como dije, 

me apuntaban” (Maestro Peter, grupo de discusión, 3 de marzo de 2018). En las comunidades 

con presencia del EZLN a las que llegaron algunos maestros, las condiciones laborales no 

fueron las más favorables, sin embargo, también se generó un vínculo entre los profesores y 

los pobladores: 

Cuando llegué a la comunidad [se refiere a su inicio como docente de telebachillerato 

estatal], había presencia zapatista en Nuevo Limar, me apuntaron, me pusieron un 

rifle, me preguntaron “¿Qué quieres acá?”, respondí “Yo soy el maestro de 

telebachillerato”, entonces me dijeron “Venga”, me recibieron con una mejor actitud. 

Porque los pobladores de esas comunidades son los que pidieron educación media 

para su región. (Maestro Peter, grupo de discusión, 3 de marzo de 2018) 

 Con base en la información recogida en el trabajo de campo de esta investigación, se 

precisa que, por ser un proyecto especial de educación, los asesores académicos del 

telebachillerato tenían un contrato que renovaban cada seis meses. Los profesores que 

colaboraron en la investigación, al ser de los primeros contratados, refieren que en 1996, dos 

años después de iniciado el proyecto, las autoridades educativas no los llaman a renovar el 

contrato en el tiempo correcto y dejan pasar un año. De acuerdo con la normatividad laboral 

del gobierno, un contrato de seis meses y un día ya no es temporal sino de base. Algunos 

profesores utilizan este argumento para negarse a firmar el contrato y exigir la basificación, 



 

49 

 

entonces las autoridades educativas los despiden. Uno de los profesores afectados demanda 

jurídicamente a la Secretaría de Educación estatal (SE) por despido injustificado y obtiene la 

plaza base. 

 En el 2001 se presenta un hecho que convoca a gran parte de los profesores de 

telebachillerato que siguen trabajando por contrato. En el trayecto hacia su comunidad, unas 

profesoras tienen un accidente automovilístico, pero por el tipo de contratación no tienen 

derecho a atención médica pública. Esta situación causa indignación y preocupación entre 

los profesores, de manera que 85 de un total de 171, comienzan una huelga para obtener el 

contrato indefinido, es decir, salen a las calles a manifestarse pacíficamente con marchas y 

un paro de labores indefinido, pernoctando por semanas en el parque central de Tuxtla 

Gutiérrez, capital de Chiapas. Al ganar la demanda global por el contrato indefinido, 

continúan su lucha que concluiría unos años después. 

Para 2006, en atención al Plan de Desarrollo Chiapas 2001-2006 sobre la educación 

media del estado, bajo los objetivos de acceso, equidad y cobertura en poblaciones rurales e 

indígenas, se publica el Decreto por el que se establece el Sistema de Telebachillerato como 

un Programa Normal de Educación. En este decreto se establecen las características propias 

del subsistema, sus planes y programas, y se basifica a 171 asesores académicos con la 

categoría de Maestro de Telebachillerato (Secretaría de Gobernación Chiapas, 2006). 

 En 2018 existían 125 planteles de telebachillerato estatal (Secretaría de Educación 

Estatal & Departamento de Control Escolar, 2018), los programas educativos que se utilizan 

son los proporcionados por la Dirección General de Bachillerato (DGB). Cabe destacar que, 

por adeudos con el estado de Veracruz, las guías y videoclases no son proporcionadas de 

manera regular desde 2012. Esto provoca que el maestro de Telebachillerato estatal 

acompañe el proceso de enseñanza y aprendizaje sin la ayuda de los recursos tecnológicos 

propios de la opción educativa.  

Si recapitulamos lo anterior, hay dos elementos importantes para el análisis. Por una 

parte, los programas educativos no fueron diseñados únicamente para el telebachillerato 

estatal, la DGB crea programas de forma centralizada para varios subsistemas y opciones de 

la EMS. Aunado a ello, punto aparte del desabasto de material didáctico, las guías y 

videoclases son elaboradas en Veracruz para los telebachilleratos de ese estado. De lo 



 

50 

 

anterior deriva una completa descontextualización y desarticulación de los programas 

centralizados y el material didáctico de otro estado. 

 La malla curricular de los telebachilleratos se divide en seis semestres, de primero a 

cuarto es el componente básico o tronco común y de quinto a sexto son áreas de formación 

propedéutica. En función de las cuatro áreas de formación propedéutica se define el perfil de 

contratación de los profesores: físico-matemático, químico-biólogo, económico-

administrativo y humanidades y ciencias sociales (Departamento de Educación Terminal y 

Telebachillerato & Grupo Técnico Pedagógico, 2018). Cada maestro cubre una carga horaria 

de 35 horas semanales, de acuerdo con las asignaturas afines a su perfil, aunque no siempre 

ocurre de esta manera, lo que en promedio significa seis materias por maestro. Debido a que 

los telebachilleratos no son de estructura completa, el docente también cumple funciones 

directivas y administrativas. 

 Como se mencionó anteriormente, el material que deben proporcionar las autoridades 

educativas son las televisiones y reproductores para cada salón, las guías para los estudiantes 

y las videoclases por grupo. Sin embargo, cuando se asiste a reuniones de directores de 

telebachillerato, la queja principal es que no cuentan con los mínimos requerimientos ni 

infraestructura. En la mayoría de las escuelas existe una total ausencia de TIC para 

acompañar el proceso educativo y desarrollar habilidades digitales en los estudiantes de la 

EMS. 

1.2.2.1. La posibilidad de los telebachilleratos estatales y los docentes en su 

práctica cotidiana 

 En este último apartado del capítulo se intenta destacar las fisuras que se observan en 

el Telebachillerato estatal, con la intención de resignificarlas. Mientras que las autoridades 

educativas consideran estas fisuras de forma negativa, puesto que no se cumple con la 

normatividad mínima para el funcionamiento de la escuela; la pedagogía crítica podría 

entenderlas como posibilidades para generar discursos contrahegemónicos. 

 En cuanto a la carencia de infraestructura y material didáctico, en diferentes espacios 

a los que he asistido como docente de telebachillerato, se percibe la queja constante de los 

profesores. En reuniones de directores o procesos formativos, denuncian que no pueden hacer 



 

51 

 

su trabajo porque no cuentan con aulas o libros. Lo curioso es que muchas de las escuelas 

han construido sus aulas gracias a la gestión que realizan los profesores con las autoridades 

locales, el trabajo colectivo con los padres y madres de familia y la comunidad.  

 Sobre las guías con las que no cuentan, revisan libros que no aparecen en la 

bibliografía obligatoria del telebachillerato. La asignatura de Formación para el trabajo, 

donde se cuenta con programas de estudios o catálogos de actividades posibles, es más 

flexible puesto que el profesor genera actividades de acuerdo con sus conocimientos o 

recursos del contexto escolar. De ahí que en algunas escuelas la Formación para el trabajo 

sea: panadería, repostería, instalaciones eléctricas, agricultura (siembra y cosecha de especies 

endémicas según la región), entre otras. Actividades que, muchas veces centradas en lo que 

el profesor sabe, apuntan a dotar de herramientas al estudiante para desenvolverse en la vida 

laboral, si decide no estudiar la universidad o si debe hacer las dos actividades al mismo 

tiempo.  

 Respecto al abandono en que se encuentran por parte de las autoridades educativas, 

aunque es una queja, también ha sido una ventaja. Algunos profesores manifiestan molestia 

porque las autoridades educativas no conocen las escuelas, los contextos y les solicitan 

documentación sin revisarla, como las planeaciones didácticas. La sensación de abandono 

parece compensada cuando, por el mismo motivo, se sienten en libertad de generar su propio 

contenido académico sin intromisión de la supervisión escolar. 

 Habría que puntualizar que lo anterior también cobra otro sentido al añadir un 

elemento más. Los docentes realizan actividades docentes y administrativas, su tiempo 

laboral se satura; por ello, elaboran planeaciones didácticas reproductoras, como en el 

modelo tecnocrático, enseñan solo lo que aparece en los programas de estudio. Y en otros 

casos, cuando se permiten reflexionar la descontextualización de dichos programas, realizan 

planeaciones no sistematizadas (escritas) que contemplan elementos del contexto escolar, 

para llevar a cabo una práctica docente situada.  

 Todas estas fisuras de la opción educativa influyen en el rol docente. La contradicción 

de la cotidianidad nos permite observar un profesor que reproduce y resiste. Solo cuando se 

detiene para observar la realidad, en mayor o menor grado, tiene atisbos de discursos 

contrahegemónicos. He ahí la oportunidad que genera este trabajo de investigación: facilitar 



 

52 

 

un espacio de reflexión y discusión para repensar el papel docente y su práctica, la función 

de la escuela, el rol de los demás actores educativos y la posibilidad de construir 

contrainstituciones educativas. Que el profesor pueda verse y constituirse como un intelectual 

reflexivo y transformativo. 

 

  



 

53 

 

Capítulo 2. La producción de conocimiento. Entre la modernidad y la decolonización 

del saber 

En este segundo capítulo se discute la producción del conocimiento desde la colonialidad y 

la modernidad frente a la decolonización del saber. Se entiende por colonialidad un proceso 

histórico, social, político, intelectual y económico de significación del mundo. Con base en 

los teóricos de la decolonialidad, también se analiza la relación colonialidad-modernidad, 

entendiendo que la última no hubiera sido posible sin la primera. En el mismo tenor, se 

analiza la colonialidad del saber desde la escuela, centrando la mirada en el papel que ha 

jugado el currículum escolar para legitimar el discurso de la ciencia moderna y excluir otros. 

Por último, se cuestiona la escuela institucional a partir de propuestas de educación 

alternativa o alternativas a la educación (Nogales, 2014), que buscan la decolonización del 

saber. 

El ser humano, hasta el más pequeño, aprende: un bebé sabe, después de determinado 

tiempo, que llorar de una u otra forma le permitirá obtener alimento o ciertos cuidados del 

adulto. Aprendemos de y con los otros, y de la naturaleza. El aprendizaje es una capacidad 

innata que permitió a la humanidad adaptarse y sobrevivir al medio ambiente. Suena lógico 

pensar que los primeros habitantes se vieron en la necesidad de comprender los fenómenos 

naturales para hacerles frente.  

Por lo tanto, la producción del conocimiento no siempre ocurrió como pasa con la 

ciencia de nuestros días. Hubo tiempos en que se conocía de manera natural o, mejor dicho, 

por casualidad (Bárcena, 2000), es decir, una suerte de accidente de la naturaleza observado 

por el hombre y, por curiosidad o admiración del hecho desconocido, se intentaba 

comprender.  

Basta pensar en el primer ser humano que se acercó a una rama seca encendida por 

un rayo o la fricción con otro elemento, se asombró, la tocó, se quemó, intentó comprender 

lo que ocurría, comenzó a hacer asociaciones que permitieran repetir el fenómeno; después 

de un largo proceso de práctica, ensayo y error, comprendió lo que ocurría y dominó el fuego 

para su beneficio. En este simple hecho, conocido por la ciencia química como combustión, 

se podría rescatar una cadena de accidentes naturales que el hombre aprendió a controlar y 

de los cuales se sirvió. 



 

54 

 

Edward T. Hall (1978), siguiendo el tenor de los párrafos anteriores, reconoce la 

capacidad de aprender en todas las personas y el hecho de poder hacerlo en cualquier tiempo 

y lugar. El autor, en su intento por estudiar la cultura, establece un Sistema de Mensajes 

Primarios (SMP), es decir, “diez tipos independientes de actividad humana” (Hall, 1990, p. 

51) y recalca “cómo la biología impregna cada SMP, cómo puede examinarse cada uno en sí 

mismo, y cómo se engrana cada cual en la red global de la cultura” (Hall, 1990, p. 51). Dentro 

de estos SMP, enlista el aprendizaje en el séptimo lugar. Planteamiento del que se infiere la 

base biológica del aprendizaje por ser un SMP y la posibilidad de todos los seres humanos 

de aprender. 

Pero por esa misma base biológica que le atribuye Hall, pareciera que el aprendizaje 

también puede ser realizado por los animales y demás seres vivos. Desde otra lectura, 

partiendo del comportamiento de la naturaleza, el aprendizaje es adaptación: animales, 

plantas, microorganismos y personas, observan, repiten, aprenden y se adaptan. El 

aprendizaje, desde esta visión, se convierte en un proceso de reproducción en términos de 

Althusser (1969), alguien genera conocimiento y otro reproduce de manera pasiva. 

Creo que el aprendizaje es algo más. En términos de Bárcena (2000), aprender es 

hacer experiencia, ello implica una acción previa, que bien podría solo ser la reproducción. 

A través del ejemplo de Don José (protagonista de Todos los nombres de José Saramago, que 

se dedica a archivar los registros de nacimiento y muerte de las personas como parte de su 

trabajo burocrático y mecanicista), cuando se realiza una acción de manera autómata, donde 

no estamos presentes porque nos convertimos en medio y no en sujetos de acción, no estamos 

aprendiendo. La repetición sin reflexión o bajo cierto grado de toma de conciencia, como en 

el ejemplo, no es considerada por el autor como aprendizaje. 

A la cualidad de natural, yendo más lejos de la simple repetición/reproducción de 

algo, Bárcena dirá que: “Deseo referirme a la idea del aprender, además, como algo que nos 

es propio como seres humanos, como una experiencia humana cuyo propósito es un cierto 

‘cultivo de nuestra humanidad’” (Bárcena, 2000, p. 11). En este caso el autor diferencia del 

aprendizaje natural al que accedemos personas y animales, por el hecho de que los seres 

humanos podemos dirigir nuestro aprendizaje, es decir, estar conscientes de que estamos en 

un proceso de aprendizaje, seleccionar qué aprender y con qué propósito. 



 

55 

 

Aprender es natural y es humano. Para aprender se debe estar dispuesto a hacerlo y 

poner atención a la situación. El educador y el aprendiz no son sujetos pasivos, actúan desde 

su subjetividad: establecen una relación de aprendizaje donde el maestro interpreta de 

acuerdo con sus posibilidades y comparte su conocimiento al estudiante, quien a su vez 

(re)interpreta, recrea, revela y, al hacerlo, aprende. El aprendizaje es un acto creativo donde 

buscamos entender lo que (nos) ocurre. 

Puede decirse que en la medida en que aprendemos como acto creativo, todo 

conocimiento generado es útil, válido, nos sirve (haciendo a un lado cuestiones morales o 

normas sociales). Por una parte, el aprendizaje es un proceso más general, que ocurre al 

incorporar nueva información. Mientras tanto, el conocimiento requiere de un sujeto y un 

objeto, de la relación que existe entre ellos y del producto obtenido de esta. Todos 

aprendemos a cualquier edad y espacio, pero en el andar del mundo y por razones que 

explicaré más adelante, comenzamos a creer que existen espacios y momentos para aprender 

y, por consecuencia, lo que se aprendía fuera de ellos, no era conocimiento. En consecuencia, 

la escuela se convirtió en el espacio legítimo para aprender, se popularizó la idea de que “las 

escuelas contienen el saber y su trabajo consiste en transmitir como sea el saber a los niños” 

(Hall, 1978, p. 39), y lo que ocurre al margen de ella, en términos de aprendizaje y 

conocimiento, no tiene validez. 

Y, sin embargo, existen personas que sin haber asistido a la enseñanza escolarizada 

generan conocimientos16 que les permiten ser y estar en el mundo. A lo largo de la historia, 

también hay ejemplos de grupos humanos que generaron comunidades de aprendizaje17, entre 

ellos contamos al calmécac y el telpochcalli de los aztecas (Smith, 2011), que tenían una 

función social específica, y son anteriores a los discursos del conocimiento científico 

moderno. Ello da cuenta de dos situaciones, la necesidad de aprender y la validez de todo 

conocimiento, pues sin ser un conocimiento científico en términos modernos, esos grupos 

humanos lograron sobrevivir, adaptarse y desarrollarse. Incluso hoy existen colectivos y 

 
16 Es importante recalcar que la ciencia moderna distingue entre conocimiento y saber. El primero es aquel que 

se genera desde las ciencias. El segundo hace referencia a los conocimientos no avalados o producidos por la 

ciencia moderna. Para efectos de esta investigación, conocimiento y saber se usarán como sinónimos. Pero se 

diferencia entre conocimiento legítimo e ilegítimo, aludiendo a la distinción que se hace de conocimiento y 

saber. 
17 No las llamaré escuelas para hacer la diferencia con la escuela moderna, que diferencia entre conocimiento 

legítimo e ilegítimo, el científico por encima de los otros. 



 

56 

 

comunidades que proponen otro tipo de escuela donde la enseñanza, el aprendizaje y el 

conocimiento no se limitan al currículo oficial.  

 En esta disputa sobre la construcción del conocimiento, me surgen diferentes dudas: 

¿en la escuela únicamente se enseña y aprende el currículum oficial? Mejor dicho, ¿el 

maestro se centra en la enseñanza de los contenidos señalados por la institución y el 

estudiante aprende solo la ciencia positivista?, ¿qué pasa cuando el estudiante o el maestro 

incluyen otros conocimientos?, ¿para vivir es suficiente con aprender la ciencia que se enseña 

en la escuela? Los temas relacionados con estas interrogantes son los que se desarrollarán a 

continuación. 

2.1. Pensarnos desde fuera 

 Como se mencionó en el apartado anterior, en un principio las personas aprendían de 

forma casual o natural; por mero sentido común, convención o la necesidad de entender su 

entorno, las personas fueron asociando los fenómenos observados y vividos con su referente 

original (la naturaleza) y un elemento más abstracto: lo divino, lo mágico. Algunos lo llaman 

“conocimiento religioso”. La lluvia tenía una explicación que no alcanzaba a ser 

comprendida, entonces habría que agradecer y rendir culto a algo o alguien para que nunca 

faltara (o volviera, en caso de las sequías). Desde diferentes puntos de la Tierra y con 

respuestas distintas, como es natural de la diversidad humana, se fue desarrollando el 

conocimiento, se produjeron saberes que mediaban el comportamiento, el sentir y la relación 

de las personas. 

 Cada pueblo conforme a su cosmovisión del mundo, contexto, relaciones, al interior 

y exterior, y un sinfín más de elementos, construyó su realidad, es decir, ordenó el mundo de 

acuerdo con sus interpretaciones. Podría decirse que existían tantos mundos como grupos 

humanos, no había un consenso global sobre lo que debía ser o no. El contacto entre pueblos, 

los conflictos bélicos y el intercambio de mercancías, especialmente entre Europa, África y 

Asia por su cercanía, permitió dar cuenta del desencuentro entre formas de pensar y ordenar 

el mundo.  

En Europa occidental, durante la época medieval y las guerras por el poder, ese 

desencuentro posicionó a la Iglesia católica como institución reguladora de la producción del 



 

57 

 

conocimiento. Derivado de ello, la filosofía y la ciencia de la época eran producto de la 

ideología religiosa, dando como resultado que la escuela y la enseñanza estuvieran permeadas 

por ella (Gramsci, 1967). Es con la visión judeo-cristiana (Dussel, 2000), que comienza a 

fundarse parte del pensamiento que permitirá actos violentos durante la conquista de América 

y la mirada racional del mundo que separa la mente del cuerpo.  

De acuerdo con la Iglesia católica, Dios (lo sagrado) crea un mundo que está separado 

de él y por tanto no es sagrado. Lo casi sagrado es el Hombre, porque fue creado a imagen y 

semejanza de Dios para dominar toda criatura que existiera sobre la Tierra (Génesis, capítulo 

1, versículos 1-27). Esta forma de entender el mundo y de posicionarse frente a él, servirá de 

base para la ciencia moderna de la Ilustración, cuando plantea que la mente está separada del 

cuerpo dada su esencia material (razón vs mundo), se pondera el mundo de las ideas sobre el 

mundo físico. 

Conforme pasó el tiempo, algunos sectores intelectuales reflexionaron sobre lo 

incierto y volátil que podía ser el conocimiento religioso. Con el Renacimiento, surgido en 

Italia y extendido por el resto de Europa, se voltea al pasado, a lo clásico, al auge cultural de 

la Grecia antigua que permitiera un pensamiento más sólido. También en el Renacimiento 

comienza a construirse la visión eurocéntrica (Dussel y Lander en Lander, 2000), se niega la 

simultaneidad con otras grandes culturas de Asia y África, se traza el mito diacrónico Grecia-

Roma-Europa (la moderna), que a su vez ignora las influencias culturales recibidas por 

Grecia. Esto significó que el pensamiento europeo, más adelante, se posicionara por encima 

de otros, estableciéndose la idea evolucionista de la civilización: pensar y ser como Europa. 

Si había mundos que coexistían y se reconocía el conocimiento que cada uno 

generaba, la ideología eurocéntrica comienza a aniquilarlos. Pero es con la Conquista de 

América que la falsa superioridad de Europa se logra establecer. Se descubre un otro, se le 

domina y coloniza, Dussel (2000) dirá que esto es gracias al uso de armas de hierro que en 

América no se utilizaban. El proceso de conquista y dominio permitió validar una mítica 

superioridad sobre el continente recién “descubierto”, que a su vez se extendió al resto del 

mundo debido a las riquezas que pudieron obtenerse de los pueblos americanos y permitieron 

vencer a los turcos. Con la conquista de América, Europa ve a los otros como periferias y se 

posiciona como centro del mundo.  



 

58 

 

En esta construcción de un mundo eurocéntrico, donde se cuestionó el pensamiento 

religioso, surge, después de casi dos siglos, la Ilustración para terminar de establecer los 

fundamentos de la ciencia moderna; entre ellos, la necesidad de crear parámetros para 

establecer qué es la ciencia y la razón como forma de pensamiento científico. De acuerdo 

con la Ilustración, que forma parte de la modernidad, pensar racionalmente significa liberar 

al conocimiento de la subjetividad, lo racional ocurre en procesos abstractos de la mente que 

se traducen en palabras, he ahí el rol del lenguaje como producto del pensamiento. Con base 

en lo anterior, se estableció que el lenguaje de la ciencia, del conocimiento racional, tiene 

que ser universal como la razón misma, perfecto, estructurado, sin relación histórica con otro 

lenguaje. De ello habla Foucault en su obra Las palabras y las cosas. Una arqueología de 

las ciencias humanas: 

Lo que recibe el nombre de lengua universal no es el idioma primitivo inmaculado y 

puro (…). Se trata de una lengua que sería susceptible de dar a cada representación y 

a cada elemento de cada representación el signo que pudiera marcarlos de una manera 

inequívoca; sería también capaz de indicar de qué manera se componen los elementos 

en una representación y cómo se ligan unos a otros (…). La lengua universal no 

restablece el orden de las épocas pasadas: inventa signos, una sintaxis, una gramática 

en la que debe encontrar su lugar todo orden concebible (…). 

Debe haber un lenguaje, posible cuando menos, que recoja la totalidad del mundo en 

sus palabras y, a la inversa, el mundo, como totalidad de lo representable, debe poder 

convertirse, en su conjunto, en una enciclopedia. (Foucault, 1968, pp. 89-90) 

La finalidad era generar la estructura de los lenguajes que permitiera transmitir un 

conocimiento exacto, único y superior. Dado que el discurso de la ciencia moderna se 

enunció desde algunos países de Europa y las circunstancias históricas, políticas y 

económicas (como la colonización de varios territorios), el portugués, el español, el francés, 

el alemán y el inglés18, se convirtieron en los lenguajes legítimos para reproducir el lenguaje 

universal de la ciencia y del conocimiento.  

 
18 El español y el portugués se posicionan como lenguas hegemónicas durante la primera modernidad, estatus 

que pierden un poco frente al francés, el alemán y el inglés, lenguas de los países hegemónicos de la segunda 

modernidad. Esta idea de primera y segunda modernidad se desarrollará en el apartado siguiente. 



 

59 

 

El lenguaje comenzó a ocupar un lugar importante en la producción del conocimiento: 

quien dominara las lenguas anteriores, dominaba la ciencia. Pero no solo eso, el conocimiento 

que no se producía en el lenguaje universal, no era ciencia, o lo que es lo mismo, se trataba 

de una producción imperfecta, ilegítima. Por ello, la evangelización en castellano no es un 

asunto de comodidad para los españoles, enseñar el español en América y prohibir el uso de 

las lenguas americanas19 conllevaba el hecho de posicionar al castellano como lengua única 

en el nuevo continente y ganar poder respecto a las otras lenguas legítimas. 

 Los discursos científicos de la razón pusieron a Europa en el centro del debate, 

comenzó a hablarse de la Modernidad y la Ilustración que, en palabras de Kant, significa “la 

liberación del hombre de su culpable incapacidad” (Kant, 1985, p. 15), hacer uso de su propia 

inteligencia o razón. La Ilustración como proceso de emancipación, desde la mirada de Kant, 

significaba romper con pensamientos que venían de otros, en este caso de la religión. 

Alcanzar la madurez racional requería negar la tradición y someter la creencia al juicio de la 

razón, según los principios de esta, es un despojarse de todas las concepciones anteriores e 

ilegítimas por no provenir de un proceso racional, científico. 

 De acuerdo con Stephen Toulmin (en Castro-Gómez, 2005), la Ilustración ocurrió por 

ciertos cambios en la mentalidad. En primer lugar, la retórica y la lógica como discursos 

intelectuales, son desplazadas por la prueba escrita en lenguaje científico al que solo expertos 

pueden acercarse, no es un lenguaje al alcance de cualquiera, como se mencionó antes, y ello 

asegura la objetividad del conocimiento por construirse desde ciertas reglas. En segundo, era 

necesario que la teoría jurídica y moral transitaran a principios universales de 

comportamiento, es decir, en la ética europea, una forma única de ser y estar en el mundo, 

establecer una escala de valores universales. En tercero, en cuanto a la producción del 

conocimiento, tenía que dejarse de lado la experiencia vivida y producirse a partir de la 

abstracción mental, lo que significa que el cuerpo no puede conocer, ese privilegio es 

exclusivo de la mente, con ello surge el dualismo del alma y el cuerpo, lo moral y lo físico, 

lo elevado y lo ignorado. En último lugar, el científico necesita alejarse de las condiciones 

 
19 En 1770, el rey Carlos III, en la Real cédula para que en los reinos de las Indias se extingan los diferentes 

idiomas de que se usa y sólo se hable el castellano, comienza la unificación lingüística para ejercer un mayor 

dominio sobre las colonias americanas. Con este edicto real, se pasó de evangelizar en la propia lengua de los 

indígenas a posicionar el castellano como lengua única, esto facilitaría el comercio, disminuiría la ignorancia y 

los americanos se integrarían al modo de producción (Castro-Gómez, 2005).  



 

60 

 

de tiempo y espacio para producir un conocimiento universal, permanente, 

descontextualizado en cierta medida. 

 Bajo estas circunstancias y aunado a las palabras de Kant, Europa (no toda) se erigió 

como la productora de conocimiento legítimo. ¿Por qué Europa? La hegemonía económica 

y política que alcanzaron algunos países gracias a la expansión territorial del proceso de 

colonización, les permitió guiar el rumbo de las ciencias. Aparecieron, desde las ciencias 

naturales, modelos naturalistas del s. XVII y biologistas del XIX, cuyos discursos establecían 

una inamovible taxonomía jerárquica de las razas, como sustento a la idea religiosa de la 

superioridad de una raza sobre otra.  

 En América estas ideas tuvieron un impacto contundente, un claro ejemplo fue la 

taxonomía de José Gumilla (1745). Este jesuita se basa en la historia bíblica del “Génesis”, 

que cuenta cómo Noé maldice a su hijo Cam por burlarse de él. Con base en esta historia, 

Gumilla dice que los negros (africanos) son descendientes de Cam, quienes son extraídos de 

su tierra y vendidos como esclavos en razón de la maldición que pesa sobre ellos. En tanto, 

los americanos son descendientes del hijo de Cam, Ca-naán, también son esclavos pero de 

un carácter malagradecido con los españoles, prefiriendo servir a los negros. De tal suerte 

que se cumpliría lo escrito en la Biblia: “¡Maldito sea Ca-naán! ¡Será esclavo de los esclavos 

de sus hermanos!” (Génesis 9: 19-26). Sem, de quien Gumilla se olvida, no es más que 

Oriente, el otro gran hermano a quien el relato de la modernidad le niega su grandeza cuando 

crea una Historia Universal vertical que borra la simultaneidad de los pueblos. Y por encima 

de ellos, el hermano bendecido, Jafet, padre de los europeos, el que habita las tierras de Sem 

y amo de esclavos negros y americanos. 

Es así como Gumilla explica la relación de superioridad entre europeos y americanos. 

Idea que es reforzada por el proceso de conquista y colonización, y el principio científico de 

que las lenguas americanas son inferiores, pues en su mayoría no tienen vocablos que 

expresen ideas abstractas, son más denotativos, es decir, lenguajes primitivos.  

 Taxonomías como la de Gumilla expresan que: 



 

61 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Figura 1. Taxonomía de las razas de acuerdo a origen étnico, de José Gumilla (1745). 

 Significa que el europeo, con base en su superioridad racial e intelectual, es el 

encargado por mandato divino de llevar luz a los pueblos indígenas americanos, lograr que 

alcancen su madurez; lo que significaba, de acuerdo con las palabras de Kant, romper con las 

interpretaciones mágico-religiosas. Este hecho conllevó relaciones de poder entre criollos e 

indígenas, donde los primeros por su origen étnico eran superiores a los segundos. De 

acuerdo con el Renacimiento, tema que se mencionó anteriormente, se funda una idea de 

evolucionismo civilizatorio, donde Europa se consolida como la sociedad madura y América 

como el territorio joven e inmaduro que debe alcanzar su madurez. 

 Estas relaciones se ven reflejadas en la colonialidad del poder, un proceso que 

comenzó posterior al descubrimiento de América, por el cual se establecen estructuras de 

dominación física y cultural (la cognición, lo afectivo y lo volitivo). Los americanos eran 

inmaduros, no eran personas en el sentido estricto de la Europa civilizada y, al no ser 

personas, no podían poseer. Durante casi dos siglos los habitantes nativos del continente 

americano fueron despojados de su forma de ser, sentir y pensar, bajo un argumento en 

principio evangelizador y después científico.  

Esta forma de relación entre el grupo colonizador y los colonizados, no cambió mucho 

con la Ilustración, cuya intención era, sino seducir como en la Colonia, sí convencer a los 

indígenas de su inferioridad ante la cultura europea. Dado que como raza inferior no podía 

producir conocimiento legítimo, el americano debía aprender el sistema lingüístico, 

Blancos (españoles y 
criollos)

Instituciones superiores

Negros

De inferioridad mental y cultural, 
pero leales y receptivos al mensaje 

liberador

Indios 

Persisten en la barbarie; entre ellos hay jerarquías, 
dado que algunos grupos desarrollaron una cultura 

similar a los egipcios, por ejemplo.



 

62 

 

inscribirse en las instituciones del Estado europeo regulador y despojarse de su color, en 

sentido metafórico, para acceder al poder que brinda la cultura blanca (proceso de 

blanqueamiento).  

 Las relaciones de poder establecidas en las colonias americanas, con apego al hecho 

de que los españoles eran superiores y llevaban la luz de la ciencia a los americanos, pretendía 

establecer prácticas de organización social ordenadas, con leyes fijas y eternas, descubiertas 

por la razón. De acuerdo con Quijano (1992), en la Colonia inició una represión epistémica, 

principalmente se destruyeron las creencias, las religiones, los símbolos, a la par que se 

impuso un orden social y cultural desde el grupo dominante. Aunado al exterminio de los 

indígenas, el resto se vio obligado a adoptar el nuevo orden establecido, comenzó a pensarse 

desde fuera, desde los otros.  

Ser como el otro/dominador se convirtió en una aspiración, las poblaciones 

americanas se organizaron y rompieron, no del todo, con su forma de ser, sentir y pensar(se), 

alcanzar el modo de vida europeo significaba tener poder, era la promesa civilizatoria. Bajo 

esta premisa, fue posible una dominación económica, política y militar. Creerse y 

posicionarse como superiores, permitió relaciones de abuso, dominio y explotación de los 

españoles hacia los indígenas: América era una tierra que le pertenecía a Europa, su tarea era 

civilizarla, sacarla de la oscuridad en la que se encontraba debido a la superstición. El 

indígena americano no sólo tendría que despojarse de sus conocimientos imperfectos e 

inferiores, sino adoptar el sistema y los conocimientos del dominador. Entre más imitaba el 

ser europeo, más se acercaba al poder. 

 Desde el interés de esta investigación, me permito señalar lo que Castro-Gómez 

(2005) apunta con respecto a la existencia de conocimientos legítimos e ilegítimos, los 

segundos son producidos en América. Aun cuando, en el caso de la medicina americana por 

ejemplo, había cierto grado de efectividad en los procesos médicos, los españoles los 

adjudicaron a la gracia de dios o a un pacto hecho con el diablo. Redujeron el proceso de 

observación, experimentación y análisis de los americanos a la suerte. 



 

63 

 

2.1.1. Institucionalizar el saber, colonizar el conocimiento 

 En el capítulo uno se discutió con la idea de producción/reproducción, desde la mirada 

de Althusser (1969). El eje central era hacer hincapié en el sistema-mundo que habitamos 

como una posibilidad dentro de muchas posibilidades; para que una de ellas se imponga como 

hegemónica, existe una lucha de poder y posicionamiento. De manera que el relato del mundo 

contado y habitado es aquel que logró estar por encima de otros o tiene más argumentos.  

 La modernidad no es más que eso, un relato del mundo que logró posicionarse sobre 

otros. Inquieta que para ello se negaron y, en algún momento, aniquilaron otras formas de 

ser, estar y sentir. La modernidad, más adelante se ahondará en el tema, produjo su discurso 

y mecanismos para llegar a cada persona. Althusser apunta que fue a través de las 

instituciones del Estado-nación o aparatos ideológicos, entre los que se encuentra la escuela.  

 En las instituciones se enseña y vive el discurso hegemónico moderno. Por 

consiguiente, la escuela es reflejo del sistema-mundo que habitamos y, de acuerdo con Freire 

(2005), es una sociedad opresora donde están los que saben y los que no saben (educador-

educando, educación bancaria). Sin embargo, no se puede saltar tan drásticamente a la 

escuela moderna, antes es importante hacer un pequeño recorrido de cómo se institucionalizó 

el saber. 

 Como dice Bárcena (2000), aprendemos hasta por casualidad cuando no estamos 

conscientes de que estamos aprendiendo o inmersos en un proceso de incorporación de 

experiencias. Podemos aprender en todo momento y con cualquier persona o en un ejercicio 

de reflexión individual, en teoría, como intenté ejemplificar al principio de este capítulo, 

tuvimos que aprender muchas cosas para poder sobrevivir, es un proceso natural en las 

personas. En un inicio aprendimos, llanamente, por esa necesidad de adaptarnos y sobrevivir. 

 Efectivamente, cuando se aprende, hay una fuente con la que nos relacionamos para 

incorporar nuevos conocimientos: observamos la naturaleza, el comportamiento de los 

animales, escuchamos los consejos de las personas que nos rodean, etc. Los primeros 

hombres aprendían algo de la naturaleza, como dominar el fuego o recolectar los frutos 

adecuados; después transmitían su conocimiento a otras personas para lograr un fin común a 

todos, como alimentarse o vestirse. Valdría apuntar que no es de nuestras sociedades 



 

64 

 

modernas crear espacios de encuentro que nos permitan funcionar como grupo social y nos 

brinden cohesión, identidad o algo más: 

En un sentido, no existe sociedad en que no se ejerza la acción educativa; no existe 

colectividad humana que no transmita a las nuevas generaciones sus instituciones y 

sus creencias, sus concepciones morales y religiosas, su saber y sus técnicas; pero 

esta transmisión se efectúa, al principio, de una manera espontánea e inconsciente: es 

la obra de la tradición. (Moreau, 1959, p. 1) 

 Los aztecas y mayas, por ejemplo, no quedan fuera de esta dinámica de educación. 

Casi siempre se piensa en los griegos y en su método mayeútico cuando se habla de 

educación, algunos afirman que fueron los padres del conocimiento. Con esta afirmación, 

parece olvidarse que los grandes grupos mesoamericanos se dedicaron a enseñar los 

conocimientos religiosos y técnicos, tuvieron escuelas de acuerdo con la clase social y el tipo 

de conocimiento (calmécac y telpochcalli, por ejemplo). De acuerdo con Moreau, lo que se 

enseñaba en las primeras sociedades era obra de la tradición, es decir, “la herencia colectiva, 

el patrimonio común de la religión y las costumbres, transmitido obligatoriamente a todos, y 

el conocimiento de los diversos oficios”  (Moreau, 1959, p. 2). 

 En resumen, la enseñanza en espacios destinados para ese fin no es algo novedoso ni 

exclusivo de una sociedad; lo es el concepto de escuela y sus implicaciones modernas. Sí es 

relevante puntualizar que, fuese conocimiento religioso o de oficio, quien enseñaba era quien 

realizaba esa actividad: “La distinción de oficios no implica aún la especificación de la 

función educativa; el que enseña un oficio es el mismo que lo ejerce” (Moreau, 1959, p. 2). 

Es posible decir que la escuela antigua enseñaba para la vida, había una aplicación directa y 

se compartían conocimientos a partir de la experiecia. 

 En el siglo V a. C. ocurre uno de los hechos que seguirán presentes en la forma de 

vivir la educación actual. En Grecia, donde también se enseñaba según lo que sabías y hacías 

en la vida, surge un grupo de hombres cuyo único oficio es enseñar a jóvenes que pudieran 

pagar por las clases. A estos hombres cuyo único oficio era el enseñar, se les llamó sofistas.  

 Un zapatero enseña lo necesario para la elaboración de calzado, un sacerdote maya a 

leer los calendarios, pero un sofista, ¿qué enseña? No todos los sofistas enseñaban lo mismo 

pero sí lo hacían pensando en la idea de una educación general o paidéia, era como saber un 



 

65 

 

poco de todo pero sin ser especialista. Hoy día observamos esto: un joven de bachillerato 

estudia principios básicos de administración y no por ello puede emplearse con ese puesto en 

una empresa. Los conocimientos de la paidéia abarcaban desde estudios teóricos hasta 

astronomía y música. Comienza otro de los dilemas de hoy, la discusión de la separación de 

las ciencias. La paideia se divide en trívium (este y el siguiente, son términos acuñados en el 

medievo cristiano), correspondiente a la gramática, la retórica y la dialéctica; y, por otra 

parte, el quadrivium, que hacía referencia a la aritmética, la geografía, la astronomía y la 

música. Y claro, cada bando de conocimiento defendía la superioridad de sus saberes; una 

gran parte de la discusión entre las ciencias sociales y humanas y las exactas pudo haber 

tenido su origen aquí.  

 Lo que puede observarse del trívium y el quadrivium, es que forman técnicos 

competentes y oradores hábiles, pero no permiten en el hombre su “soberanía de agente 

voluntario”. Por ello, Protágoras plantea una educación moral, la ética, que permita conocer 

“los valores afirmados por la conciencia colectiva, y por ella conocidos de todos” (Moreau, 

1959, p. 7). Protágoras dice que no hay una regla para clasificar lo que sería un valor o 

antivalor, pues estos responden a cada contexto social, sin embargo, al pensar el papel del 

educador como quien corrige el juicio, pareciera contradecirse. Esta contradicción, desde mi 

propio juicio, se da porque hay un ser superior con autoridad sobre otros para juzgar lo bueno 

y lo malo, qué debe ser aprendido y qué no; por lo tanto, el valor no solo responde al contexto, 

sino a las relaciones de poder que se establecen en la conceptualización de un valor o 

antivalor.  

Con base en formar a los estudiantes de manera ética como señala Protágoras, no solo 

en ciencias exactas y humanísticas y sociales, en México se agrega un tercer elemento a la 

discusión: el desarrollo de habilidades socioemocionales (HSE). Construye T20, como 

programa que desarrolla las HSE, sería el símil de lo que Protágoras busca en la formación 

del individuo. El problema no es que la ética o las HSE aparezcan en un currículo oficial pues 

 
20 En la EMS de México existe el programa Construye T para el desarrollo de HSE. Antes del nuevo modelo 

educativo de 2018, existían fichas en las dimensiones de Conoce T, Relaciona T y Elige T, para padres de 

familia, docentes y estudiantes, con la intención de desarrollar la perseverancia, el autoconocimiento y la toma 

de decisiones, principalmente. Puede consultarse la página del programa: http://www.construye-t.org.mx/ 



 

66 

 

considero que son importantes. El punto es que son las autoridades educativas y el docente 

quienes deciden cuáles son las HSE que requiere un estudiante.  

Tiempo después de los griegos que sentaron algunos elementos presentes en la 

educación moderna, en 1548, los jesuitas abrieron los colegios que permitieron sacar a la 

iglesia católica de su crisis y sentaron uno de los grandes modelos pedagógicos que sustentan 

la educación actual. Cabe aclarar que la crisis de la iglesia se deriva del surgimiento del 

protestantismo, hecho que también influyó en la educación moderna, puesto que son los 

protestantes los primeros en considerar al pueblo en el proceso formativo. 

Dada la crisis de la iglesia católica y la falta de estudiantes en sus escuelas de élite, 

Ignacio de Loyola se da cuenta que no es posible rescatar a las generaciones viejas y apuesta 

por la reeducación de los jóvenes y niños. Hasta este momento, las escuelas funcionaban un 

tanto desordenadas, seguían el principio de la paidéia, brindar un conocimiento general desde 

las ciencias del trívium y el quadrivium, pero sin un consenso entre lo que se enseñaba en 

cada escuela. Mantenían la idea de brindar conocimientos para cultivar el ser, es decir, 

cualquier conocimiento que contribuyera a ese fin era válido. 

Debido a la intención de Loyola, los colegios jesuitas que se fundan para rescatar la 

iglesia católica responden a un ideal, a ciertas inteligencias y necesidades de una época 

determinada (Mesnard, 1959, p. 1). En otras palabras, la intención pedagógica de los jesuitas 

no era cultivar el ser sino beneficiar a la iglesia, sacarla de la crisis. O, dicho de otro modo, 

aunque todo proceso educativo tiene una intención, los jesuitas se encargaron de adoctrinar 

bajo cierta ideología, en este caso, la católica. 

Para lograr su cometido, los colegios jesuitas tuvieron como principios rectores el 

método y el orden, que se materializaron en el Ratio studiorum: un plan de estudios sobre 

qué estudiar para cultivarse como seres católicos, dividido en grados con la intención de que 

cada alumno supiera cuándo aprender y cómo aprender. El Ratio studiorum, aunque exalta 

los conocimientos griegos, tiene una intencionalidad al recortar lo que debe estudiarse de la 

realidad. La selección de los contenidos del plan de estudios es uno de los fundamentos del 

currículo moderno que excluye y, al hacerlo, desvaloriza otros saberes. Ideológicamente, al 

cerrar el plan de estudios, los jesuitas aseguraron la reproducción y producción del discurso 

hegemónico entre los actores educativos (al menos en teoría). 



 

67 

 

El saber, desde antes ya separado en disciplinas, cobra un sentido gradual, no hay 

libertad de elección del aprendizaje y se establece la creencia de que las personas aprenden 

al mismo ritmo:  

Montauban, donde se establecieron los dos en 1497… o en Pamiers, donde se habla 

de letras latinas… nos muestran la distribución de la enseñanza: es esta última fecha 

un ‘maestro en artes’ leerá la Física y la Ética de Aristóteles, un ‘poeta’ leerá a 

Virgilio, los Oficios de Cicerón, a Quintiliano y Horacio, un ‘bachiller’ enseñará la 

Gramática a los medianos y un ‘quartus’ (!) se dedicará a los principiantes. (Mesnard, 

1959, p. 7) 

De igual forma, en la cita anterior también puede entreverse la implementación de lo 

que hoy llamamos contenidos de aprendizaje y aprendizajes esperados (según el autor). 

Como aprendizaje esperado, me refiero a eso que debe aprender el estudiante de cierto grado 

escolar; dando por sentado que todos deben aprender lo mismo a igual nivel. Las clases son 

homogéneas y quien tiene un progreso regular asciende al siguiente grado. 

Otra de las características de la pedagogía jesuita relacionada con los modelos 

pedagógicos recientes, como es el modelo por competencias en algunas de sus 

interpretaciones, tiene que ver con la clase desarrollada de forma escénica. Se subdividía al 

grupo en dos bandos que competían por los mejores puestos y recibían una recompensa. Por 

lógica, también estaba la posibilidad de quedar en los peores puestos. Puede hacerse una 

lectura conductista del método, sobre todo si se toma en cuenta que el bajo rendimiento era 

sinónimo de “deshonra”. Un ejercicio de emulación que llevaba a la competencia, a la 

desvalorización del otro y de su conocimiento: no se busca promover un aprendizaje 

auténtico conforme el hecho innegable de que cada persona aprende a su ritmo. Método, 

recompensa y castigo, que aún persisten en muchas escuelas. 

Para asegurar que todos los estudiantes progresaran en sus estudios, se supervisaba el 

trabajo del educador para que todos llegaran al mismo fin. La lógica de los jesuitas era que, 

si los docentes seguían el método, todos los estudiantes tendrían los mismos resultados. No 

había libertad en la enseñanza ni autonomía en el aprendizaje. Para lograr que el docente no 

abandonara el método y el contenido, existía una figura encargada de la supervisión: 



 

68 

 

En el prefecto de estudios recae la inspección de la enseñanza. Inspección no 

solamente material sino formal: cuidará singularmente de que ‘los profesores nuevos 

sigan el modo de enseñar de sus predecesores’… con objeto de conservar la unidad 

de doctrina y la continuidad pedagógica. (Mesnard, 1959, p. 23) 

La familia también jugaba un papel muy importante en el método jesuita. Había una 

relación estrecha entre el colegio y el núcleo familiar porque debía delegarse el poder a la 

compañía jesuita. En esta relación de ceder, se negaba el derecho educacional de la familia y 

se posicionaba la escuela como la legítima enseñanza y conocimiento. 

A pesar de todo ello, es justo destacar que la centralización jesuita era un tanto 

flexible. Había clases que podían tomarse con base en el contexto, aunque este asunto se 

centraba en el docente de cada colegio, conforme sus capacidades y conocimientos y no en 

función de lo que el contexto comunitario o de los estudiantes necesitaba. 

En todo proceso educativo hay un fin (McLaren, 2005). En el caso de los jesuitas, el 

Estado es la Iglesia, en consecuencia, su propósito es la cristiandad, combatir el 

protestantismo. Hay una ideología e intereses de por medio. No se trata de enseñar en el 

placer del saber, enseñar de todo como en la paidéia sino bajo el objetivo de un grupo, 

enseñar específicamente algo. 

Posicionándonos en el contexto mexicano, durante la Conquista y Colonización, 

puede analizarse el fin que perseguía la educación que ofrecían los españoles, a través de la 

Iglesia. Las escuelas administradas, supervisadas y dirigidas por congregaciones religiosas 

católicas, se convirtieron en espacios para adquirir la religión con base en el principio de que 

el cristianismo conduce a la transformación del ser, en este caso, de un ser indígena a uno 

católico:  

El cristianismo pertenece a las religiones de salvación. Es una de aquellas religiones 

que, en principio, deben conducir al individuo de una realidad a otra, de la vida a la 

muerte, del tiempo a la eternidad. Para conseguirlo, el cristianismo ha impuesto una 

serie de condiciones y de reglas de conducta con el fin de obtener cierta 

transformación del yo. (Foucault, 2008, p. 80) 



 

69 

 

También fueron espacios para una colonización política e ideológica, otra forma de 

conquista que permitía el control de la sociedad, como dice Foucault, la religión cristiana 

permitía transitar de una realidad a otra. En las escuelas de la colonización se buscaba 

cambiar el pensamiento religioso y a la vez político. Durante este periodo de dominación 

española, aprender tuvo un sentido diferente. Había que aprender otro modelo cultural, otra 

forma de ser, estar, hacer y saber (los cuatro pilares del saber, los nombraría hoy el modelo 

educativo mexicano). 

Pero es muy difícil, según los planteamientos de Edward T. Hall (1990), que las 

personas cambien lo que han interiorizado, lo que es parte de ellos, tanto que ni siquiera 

pueden explicarse en términos de la lógica positivista los porqués de nuestras acciones. De 

esta suerte, los españoles comenzaron a institucionalizar el aprendizaje, se enseñaría la 

ideología y la religión española en las escuelas, cuya esencia en principio era la 

evangelización católica. 

 En resumen, la enseñanza durante la colonización se centró en crear espacios para 

aprender ciertas cosas y, especialmente, generó controles para eliminar y menospreciar los 

conocimientos que no correspondieran con el discurso español. Destruir templos, prohibir el 

uso de las lenguas mesoamericanas e imponer el castellano, el cristianismo y las normas de 

conducta y convivencia, fue una manera de decir qué era válido y qué no, y dónde se generaba 

aprendizaje y dónde no. Era necesario y exclusivo enseñar la religión cristiana a los indígenas 

y dividir en roles: educación para ser mujer y para los oficios, las artes y la universidad a 

quienes por su origen tuvieran el derecho (Smith, 2011). 

Los griegos y la división de las ciencias, los jesuitas y su método pedagógico y el 

proceso de colonialidad del pensamiento a través de la escuela, son acontecimientos 

importantes en la escuela moderna. De acuerdo con Noguera (2010), la pedagogía moderna 

que constituye el modo de hacer escuela, se funda en tres aportes correlacionados: la 

tradición, es decir, pensar a la pedagogía como una teoría de la educación y esta como una 

práctica de la primera, ideas que se discuten desde Francia; el currículo, la forma en que se 

organizan los contenidos escolares y las actividades de enseñanza y aprendizaje, de mayor 

fuerza en Estados Unidos, y el bildung o formación, para diferenciar entre la pedagogía que 



 

70 

 

trata de la educación en general y la didáctica interesada en la formación y en los procesos 

de enseñar y aprender, desarrollada en Alemania. 

Qué enseñar, enseñar con un propósito, ver el conocimiento de forma fraccionada 

(disciplinas), cómo enseñar y teorizar sobre el proceso educativo, son ideas que permean la 

escuela anterior a las pedagogías de las que habla Noguera y fundamentan la institución 

educativa moderna. Porque al final la modernidad no es más que lo nuevo construido desde 

lo existente, una reinvención. Las grandes diferencias, desde mi interés como investigadora, 

se centran en quién dirige la educación y con qué motivos. 

Con los jesuitas comienza un pequeño proyecto de educación homogeneizada dirigido 

por la iglesia católica, que se extendió hacia las colonias americanas para su evangelización 

y humanización (bajo el entendido colonizador de que el indígena no era un ser humano, solo 

quien se civiliza en el pensamiento europeo logra serlo). En las pedagogías modernas, la 

educación deja de ser un asunto religioso para convertirse en quehacer del Estado, quien a 

través de aparatos gubernamentales, administra e inspecciona la educación pública y busca 

la “expansión de la escolarización en la población” (Noguera, 2010, p. 10).  

Para lograr que la escuela llegue a todos debe existir una forma de hacer educación, 

de ahí que sea tan necesario crear ciencias de la educación que permitan teorizar sobre los 

procesos de enseñanza y aprendizaje. Trabajo que había sido hecho antes por los jesuitas para 

tener un método de enseñanza y lograr sus fines educativos. En esencia, el cómo enseñar 

sigue siendo algo muy importante en las pedagogías modernas. 

Finalmente, cuando se hace currículum, o dicho de modo más coloquial, el Estado 

decide qué contenidos y en qué orden se enseñarán, no es de forma “desinteresada”, hay un 

por qué para elegir unos conocimientos y dejar fuera otros, el Ratio Studiorum de los jesuitas 

es el claro ejemplo: querían reeducar a los jóvenes para evitar la muerte de la iglesia. Spencer 

(1891), al tratar el tema del currículo comienza su libro con la pregunta “¿Qué conocimientos 

son los más válidos?” y, después de hacer un recorrido acerca del comportamiento de ciertas 

sociedades, define desde el uso/utilidad: 

La cuestión esencial para nosotros, es la de cómo vivir. No solamente cómo poder 

vivir en el sentido material de la palabra, sino en el de su más alta significación… 

Saber cómo tratar el cuerpo y el espíritu, cómo dirigir nuestros asuntos, cómo educar 



 

71 

 

nuestra familia; saber el modo de conducirnos como ciudadanos, y la manera de 

utilizar todas las fuentes de felicidad que ofrece la naturaleza; saber usar de todas 

nuestras facultades con la mayor ventaja para nosotros mismos y para los demás, esto 

es saber vivir. Siendo esta para nosotros la gran noción, el más importante 

conocimiento que necesitamos adquirir es, por consiguiente, lo que debe enseñar la 

educación; además debe prepararnos para el más completo ejercicio y empleo de la 

vida. El único modo racional de juzgar de un plan de enseñanza, consiste en estimar 

hasta qué punto desempeña esta función. (Spencer, 1891, pp. 19-20) 

 Se dice que la educación escolar nos prepara para la vida, por consecuencia, el 

currículo debe romperse o flexibilizarse. Si se trata de cómo debemos (¿queremos?) vivir y, 

por lo tanto, cómo la escuela coadyuva a ese fin, entonces el qué aprender no debería ser tan 

cerrado. La educación escolar plantea un modo de vida, el punto es que si bien el plan de 

estudios de cualquier escuela moderna responde a un “qué debes saber para vivir de esta 

forma”, la respuesta viene desde el Estado, no se hace a los padres de familia ni a los docentes 

ni a la comunidad y mucho menos a los estudiantes. Tanto la pregunta de cómo vivir y qué 

conocimientos necesitamos para lograrlo, se responden desde el Estado y sus intereses. Una 

educación que nos prepare para la vida tendría que centrarse en incorporar todos los saberes 

que sean necesarios para ese fin, de acuerdo con el contexto e intereses. Lo que significaría 

trascender la enseñanza de contenidos curriculares. 

 De hecho, los principios que fundan las pedagogías modernas no son azarosos, ¿por 

qué en Francia el estudio de la educación, en Estados Unidos el del currículo y en Alemania 

el de la didáctica? Noguera (2010) señala que hay un momento histórico y social específico 

en cada uno de estos países para desarrollar la pedagogía de forma diferente y bajo ciertos 

intereses. Las sociedades estadounidenses del siglo XIX eran urbanizadas, industrializadas y 

descentralizadas, la estatalización de la escuela necesitaba crear una instrucción elemental de 

masas, formar un sujeto específico para una sociedad industrial con los mínimos 

conocimientos necesarios para desenvolverse social y laboralmente. Contrario a ello, las 

ciudades alemanas eran pequeñas, poco industrializadas y contaban con un sistema escolar 

centralizado. El interés del Estado alemán era el cómo enseñar, el método a seguir, la 

didáctica.  



 

72 

 

 El elemento común, como se mencionó anteriormente, está en el hecho de la Iglesia 

es desplazada por el Estado en cuanto a la administración e inspección de la educación escolar 

pública. La escuela sigue siendo un espacio de aprendizaje bajo ciertos intereses, ahora 

trazados por el Estado para formar el tipo de ciudadanos que le interesa.  

 Desplazar la Iglesia también significó, bajo la de idea de Kant de salir de la inmadurez 

humana, posicionar la ciencia como Diosa Razón que dirige el rumbo de la humanidad. No 

puede olvidarse que la modernidad buscaba el desarrollo de las sociedades en una especie de 

evolucionismo social, donde los grupos humanos menos desarrollados en cuanto 

pensamiento racional, debían seguir el camino de las grandes sociedades (europeas) para 

evolucionar. El conocimiento de los jesuitas que iba más allá de la religión, pero que tenía a 

esta como centro de la formación humana, es desplazado por el conocimiento científico. El 

currículo escolar atiende a los intereses del Estado y excluye todo aquel conocimiento que 

no sea producido por la razón ni expresado en el lenguaje de la ciencia. 

2.2. Pensarnos desde y con nosotros 

¿Nos basta la ciencia? ¿Todos encajamos en el ser hombre o mujer que define la 

modernidad? ¿Es cierto que al pertenecer a cierto grupo social tenemos características 

definidas (más allá de las físicas que también podrían cuestionarse)? ¿Realmente Europa, la 

de España y Portugal en un primer momento y la de Francia, Alemania e Inglaterra más tarde, 

es el centro del mundo? ¿Los grupos humanos considerados como bárbaros y colonizados 

para reeducarlos y conducirlos por el camino desarrollista de las grandes civilizaciones 

europeas, después de más de un siglo, lograron evolucionar al nivel de estas? Para muchos 

la respuesta es negativa. Desde la corriente orientalista, los movimientos feministas, afro e 

indigenistas, otra mirada de las Américas, entre otros, comenzó a cuestionarse y desdibujarse 

el imaginario eurocéntrico de sistema-mundo. 

 La modernidad, como un discurso que organiza la vida en torno al conocimiento 

racional y científico, pone en el centro de la discusión a Europa. El ideal del ser, estar y saber 

son las grandes naciones como Alemania, Francia, Inglaterra, Estados Unidos y Holanda, por 

su capacidad desarrollista para consolidarse en modos de vida civilizados. De acuerdo con la 

Historia Universal, “la Historia se mueve de Oriente a Occidente, siendo Europa el Occidente 

absoluto, lugar en el cual el espíritu alcanza su máxima expresión al unirse consigo mismo” 



 

73 

 

(Lander, 2000, p. 20). Idea que niega la simultaneidad y el hecho de que Europa (la moderna 

de hoy), no siempre fue el centro del mundo, ni metafórica ni culturalmente: 

En primer lugar, la mitológica Europa es hija de fenicios, de un semita entonces. Esta 

Europa venida del Oriente es algo cuyo contenido es completamente distinto a la 

Europa “definitiva” (la Europa moderna). A Grecia no hay que confundirla con la 

futura Europa. Esta Europa futura se situaba al norte de la Macedonia, y al norte de 

la Magna Grecia en Italia. El lugar de la Europa futura (la “moderna”) era ocupado 

por lo “bárbaro” por excelencia (de manera que posteriormente, en cierta forma, 

usurpará un nombre que no le es propio), porque el Asia (que será provincia con ese 

nombre en el Imperio romano: solo la actual Turquía) o el África (el Egipto) son las 

culturas más desarrolladas, y los griegos clásicos tienen clara conciencia de ello. El 

Asia y el África no son “bárbaras”… Lo que será la Europa “moderna” (hacia el norte 

y el oeste de Grecia) no es la Grecia originaria, está fuera de su horizonte, y es 

simplemente lo incivilizado, lo no-político, lo no-humano. Con esto queremos dejar 

muy claro que la diacronía unilineal Grecia-Roma-Europa (Esquema 2) es un invento 

ideológico de fines del siglo XVIII romántico alemán; es entonces un manejo 

posterior conceptual del “modelo ario”, racista. (Dussel, 2000, p. 41) 

 Para los decoloniales latinoamericanos es necesario leer la modernidad desde dos 

perspectivas. Por un lado, la que se concibe desde una historia unilineal Grecia-Roma-

Europa, que sale de la inmadurez gracias a la razón, la cual evoluciona, digamos, durante la 

Reforma, la Ilustración y la Revolución francesa (Dussel, 2000). Desde otra mirada, una que 

reclama la historia no contada y la desvalorización de otras culturas, se piensa que la 

modernidad comienza mucho antes de la Reforma y la ruptura con la Iglesia. 

Mientras que la primera concepción del relato moderno niega a la colonia como 

inicio, los decoloniales afirman que sin ella no habría sido posible el eurocentrismo y la 

modernidad:  

Proponemos una segunda visión de la “Modernidad”, en un sentido mundial, y 

consistiría en definir como determinación fundamental del mundo moderno el hecho 

de ser (sus Estados, ejércitos, economía, filosofía, etc.) “centro” de la Historia 

Mundial. Es decir, nunca hubo empíricamente Historia Mundial hasta el 1492 (como 



 

74 

 

fecha de iniciación del despliegue del “Sistema-mundo”). Anteriormente a esta fecha 

los imperios o sistemas culturales coexistían entre sí. (Dussel, 2000, p. 46) 

 En esta segunda comprensión de la modernidad, el encuentro del mundo europeo y 

América permitió instaurar un sistema-mundo racional y eurocéntrico. Con ayuda de las 

armas de hierro, España y Portugal logran imponerse sobre las primeras colonias 

latinoamericanas, con ello demuestran una supuesta superioridad. Aunado a ello, al no hablar 

castellano o un lenguaje conocido y vestir con poca indumentaria en relación con los 

europeos, la superioridad física se convierte en moral, social y de saberes. Para los 

colonizadores, es su deber someter físicamente a los indígenas y después enseñarles cómo 

vivir, actuar, ser y pensar, tanto en el dominio político como religioso. 

 La modernidad eurocéntrica que presume de un proceso interno de evolución del 

pensamiento religioso al racional, justifica un proceso irracional (en términos de ejercicio de 

la violencia) que le permitió fundarse como imaginario superior del mundo: la colonialidad. 

Este ordenamiento universal eurocéntrico convirtió a las demás culturas en periferias, les 

negó la posibilidad de ser y se mostró bondadosa para enseñarles el camino a seguir. Por ello 

es importante citar a Dussel (2000) en su definición de modernidad y la explicación que 

permite comprender la consolidación del relato eurocéntrico moderno: 

1) La civilización moderna se autocomprende como más desarrollada, superior (lo 

que significará sostener sin conciencia una posición ideológicamente eurocéntrica). 

2) La superioridad obliga a desarrollar a los más primitivos, rudos, bárbaros, como 

exigencia moral. 

3) El camino de dicho proceso educativo de desarrollo debe ser el seguido por Europa 

(es, de hecho, un desarrollo unilineal y a la europea, lo que determina, nuevamente 

sin conciencia alguna, la “falacia desarrollista”). 

4) Como el bárbaro se opone al proceso civilizador, la praxis moderna debe ejercer 

en último caso la violencia si fuera necesario, para destruir los obstáculos de la tal 

modernización (la guerra justa colonial).  



 

75 

 

5) Esta dominación produce víctimas (de muy variadas maneras), violencia que es 

interpretada como un acto inevitable, y con el sentido cuasi-ritual de sacrificio; el 

héroe civilizador inviste a sus mismas víctimas del carácter de ser holocaustos de un 

sacrificio salvador (el indio colonizado, el esclavo africano, la mujer, la destrucción 

ecológica de la tierra, etcétera). 

6) Para el moderno, el bárbaro tiene una “culpa” (el oponerse al proceso civilizador) 

que permite a la “Modernidad” presentarse no sólo como inocente sino como 

“emancipadora” de esa “culpa” de sus propias víctimas. 

7) Por último, y por el carácter “civilizatorio” de la “Modernidad”, se interpretan 

como inevitables los sufrimientos o sacrificios (los costos) de la “modernización” de 

los otros pueblos “atrasados” (inmaduros), de las otras razas esclavizables, del otro 

sexo por débil, etcétera. (Dussel, 2000, p. 49) 

 La idea cultural de ser el centro e intentar dominar a los otros no era nueva, sin 

embargo, la modernidad impuso su visión del mundo como una verdad universal, negando 

al resto y, sobre todo, imponiendo un molde al cual ajustarse para poder ser alguien, el 

europeo. Medida que, con el tiempo, tanto dentro como fuera de Europa, fue mostrando no 

ser suficiente, dando como resultado la necesidad de pensar otras formas de ser, voltear al 

pasado para recordar o reconstruir otro habitar del mundo (social, económica y 

culturalmente), mediante relaciones menos excluyentes y más sanas con los otros y con la 

naturaleza.   

 Para demostrar que la modernidad es simplemente una versión del mundo entre 

muchas, es indispensable reconocer que la colonialidad fue su momento fundante porque 

estableció una relación desigual entre el mundo europeo y los otros. Durante la colonia, se 

impuso una comprensión del mundo a través de la historia, la religión y la ciencia, cimientos 

que permiten explicar el mito de la modernidad. Es necesario generar contranarrativas que 

rompan con los grandes mitos y relatos de la modernidad. 



 

76 

 

2.2.2. Historia Universal 

Como se explicaba al inicio de este segundo apartado, lo que hoy conocemos como 

Europa moderna no existía, al menos no cómo el centro del mundo. Quienes construyen un 

imaginario del mundo desde Europa, afirman que la gran Grecia con su auge cultural, político 

y social, evolucionó de manera lineal hasta fundar el mundo moderno eurocéntrico.  

Ni Grecia tenía relación con la Europa moderna, en aquel entonces bárbara, ni 

tampoco era la única civilización con un gran auge cultural, porque tanto en Asia como en 

África, existieron grupos humanos con amplios conocimientos. De hecho, del otro lado del 

mundo, mucho antes de la llegada de los españoles, los mayas habían inventado el cero, 

conformado un sistema numérico vigesimal, construido un calendario casi exacto al de hoy, 

predicho eventos astronómicos como los eclipses, construido grandes templos bajo principios 

de una arquitectura funcional, contaban con acueductos y sistemas de riego para la 

agricultura, etc. En resumen, la Historia del mundo no se puede contar en singular, sino en 

historias locales que se encontraron en sus diferencias y diversidad cuando hubo contacto 

humano. 

Esta simultaneidad del desarrollo de todas las civilizaciones, niega la idea de que 

existen continentes jóvenes y “la hipótesis de que algunas de esas sociedades han 

permanecido estancadas en su evolución histórica, mientras que otras han realizado progresos 

ulteriores” (Castro-Gómez, 2005b, p. 33). 

La aparición del Otro (América) y su dominación por medio de las armas, permitió 

que Europa (la moderna), en referencia a España y Portugal en un primer momento, 

comenzara a consolidarse como una hegemonía y ganara poder político y económico frente 

a sus antagónicos de aquel momento. En este punto de la historia, a pesar de las conquistas y 

los enfrentamientos de las diferentes culturas, todas coexistían. Pensemos en el dominio 

romano sobre los judíos: estos últimos siguieron practicando su estilo de vida, sus creencias, 

la dominación romana consistía en obtener dinero a través de los impuestos. La dominación 

de una cultura sobre otra era sinónimo de muerte y riqueza, no de exterminio de la 

cosmovisión del mundo que el dominado tenía (aunque existían intentos). 



 

77 

 

 Al verse cara a cara con el Otro (América), el desconocido débil por no poseer armas 

de fuego, se abrió la posibilidad de establecer un sistema-mundo, una versión única de la 

vida. España se convierte en la primera nación moderna: 

Con un Estado que unifica la península, con la Inquisición que crea de arriba-abajo 

el consenso nacional, con un poder militar nacional al conquistar Granada, con la 

edición de la Gramática castellana de Nebrija en 1492, con la Iglesia dominada por 

el Estado gracias al cardenal Cisneros, etc. (Dussel, 2000, p. 46) 

Con la colonización también se instaura el sistema económico capitalista. Para 1492 

el Atlántico no era una ruta comercial, hecho que cambia cuando aparece en escena América 

y sus riquezas. La superioridad que se adjudican España y Portugal sobre las colonias 

americanas permite extraer las riquezas encontradas: a los indígenas se les negó el derecho 

de “ser alguien” y, por consecuencia, de poseer, de manera que todo lo que fuese encontrado 

en tierras americanas pertenecía a los señores europeos, ellos sí “eran alguien”. 

De esta forma, se abre la ruta del Atlántico al mercantilismo, es posible la 

acumulación de bienes a gran escala y, geográficamente, la Europa moderna queda en el 

centro del “mundo” comercial: Mediterráneo-Europa-Atlántico. La acumulación de riquezas, 

mercancías y esclavos y la estratégica posición geopolítica que adquiere, permite a Europa 

un dominio sobre culturas antagónicas con las que peleaba el control y poder comercial y 

cultural. Sin América, no habría capitalismo:   

[T]hree things were essential to the establishment of… a capitalist world-economy: 

an expansion of the geographical size of the world in question, the development of 

variegated methods of labor control for different products and different zones of the 

world-economy, and the creation of relatively strong state machineries in what would 

become the core-states of this capitalist world-economy.  

The Americans were essential to the first two of these three needs. They 

offered space, and they became the locus and prime testing-ground of variegated 

methods of labor control. (Quijano & Wallerstein, 1992, p. 549) 

 Las riquezas obtenidas del continente americano permitieron que España, es decir, 

Europa, impusiera su visión del mundo, primero a los indígenas americanos y después, 



 

78 

 

durante la modernidad, al resto de las civilizaciones. La vida de los diferentes grupos 

humanos comenzó a leerse desde una Historia Universal: 

Como la naturaleza humana es una sola, la historia de todas las sociedades humanas 

puede ser reconstruida a posteriori como siguiendo un mismo patrón evolutivo en el 

tiempo… Bastará con observar comparativamente, siguiendo el método analítico, 

para determinar cuáles de esas sociedades pertenecen a un estadio inferior (o anterior 

en el tiempo) y cuáles a uno superior de la escala evolutiva. (Castro-Gómez, 2005b, 

p. 33) 

 Las de estadio superior serán las manos benevolentes que permiten la evolución de 

los grupos humanos en estadio inferior. En esta Historia Universal, evolucionista y 

desarrollista, Europa es el centro, el modelo a seguir, la civilización en estadio superior. De 

esta manera, los actos evangelizadores y científicos son justificados dado que la víctima 

(América) tiene una culpa que la hace inferior21. 

 Se olvidaron las otras historias, se minimizaron los avances de cada grupo humano, 

se acallaron otras formas de vida y se negó la capacidad de saber, porque quien no es, no 

posee ni material ni intelectualmente.  

2.2.2. Religión y ciencia 

Para el caso de América y del resto del mundo que no fuese Europa, es necesario 

recalcar que la acumulación de riquezas permitió a los europeos dominar el mercado mundial 

y, con ello, estar en posibilidades de “imponer su dominio colonial sobre todas las regiones 

y poblaciones del planeta, incorporándolas al ‘sistema-mundo’” (Quijano, 2000, p. 209). 

 La religión como una forma de cohesión social y significación del mundo para los 

mayas (en general para los grupos mesoamericanos), cuya vida giraba en torno a la 

religiosidad y la espiritualidad (Madrigal, 2010), fue borrada y negada. España no se 

conformó con la conquista del territorio y la obtención de riquezas, también forzó a los 

 
21 En el primer apartado se habló de los hijos de Noé y su relación con el origen de las razas y la superioridad 

de una sobre las otras. 



 

79 

 

conquistados a aprender su cultura en la medida que permitía la reproducción de la 

dominación, especialmente a través de la religión. 

 Mientras que los grupos mesoamericanos como los mayas pensaban que venimos de 

la naturaleza y todos los seres humanos y cosas tienen alma (chulel) y, por lo tanto, merecen 

respeto y que la madre es la Tierra; la religión judeo-cristiana cosifica lo natural. De hecho, 

Lander (2000), dice que la visión judeo-cristiana del mundo es la que comienza a separar a 

Occidente del resto y, posteriormente, da soporte al relato moderno. Con el cristianismo, 

existe una separación entre un ser Todopoderoso, omnipresente y omnisciente (Dios) que 

está muy lejos del hombre (lo humano), quien a su vez aspira a ser como él y ha sido hecho 

a su imagen y semejanza, y se posiciona por encima del mundo (la naturaleza, los animales, 

las plantas). En el Génesis se narra que Dios creó al hombre a su imagen y semejanza para 

que dominara el mundo y todo lo que está en él. Argumento que será retomado en la 

Ilustración y en la ciencia moderna. 

 Para ser como Dios (el cristiano) hay que renunciar  a lo material, aspirar a lo que 

nutre el espíritu. Esta renuncia significa abandonar nuestro cuerpo como un contenedor que 

muere y cuidar nuestra alma, voluntad y pensamientos. Cuerpo y mundo se cosifican, vacían 

y matan, en términos mayas se diría que no tienen chulel, no merecen respeto; para el 

cristianismo, ambos se convierten en instrumentos.  

 Fue la misma religión la que permitió a Gumilla (1745) clasificar a los españoles, los 

africanos y los indígenas americanos, quien le dio el pretexto para decir que, dada la 

maldición divina que pesaba sobre los dos últimos, los españoles tenían el derecho legítimo 

de esclavizarlos, servirse de ellos y ocupar sus tierras. Al mismo tiempo, dicha maldición 

despojaba de toda posibilidad creadora a los africanos e indígenas, los convertía en seres sin 

razón, incapaces de pensar y construir conocimiento: todo lo que venía de ellos, si era bueno, 

debía ser gracia de Dios que se manifiesta de múltiples formas y medios; si era malo, era 

obra del demonio. 

Con la ciencia se deja de lado a Dios y se instaura la idea de que la razón nos hará 

seres supremos, mejores; de que el mundo, los animales y demás, al no poder aspirar a la 

razón, son menores que el hombre y este, por lo tanto, tiene el derecho de actuar sobre todas 

las cosas y seres vivos: 



 

80 

 

Esta total separación entre mente y cuerpo dejó al mundo y al cuerpo vacío de 

significado y subjetivizó radicalmente a la mente. Esta subjetivación de la mente, esta 

radical separación entre mente y mundo, colocó a los seres humanos en una posición 

externa al cuerpo y al mundo, con una postura instrumental hacia ellos. (Lander, 

2000, p. 15) 

 Negar la posibilidad creadora de conocimiento a través del cuerpo y considerar que 

es una actividad exclusiva de la mente, genera representaciones limitadas del mundo. La idea 

judeo-cristiana que poco a poco se trasladó a la ciencia moderna, pudo haber sido inofensiva 

o, dicho de otra manera, una forma de significar el mundo entre muchas más. Pero en esta 

otra lectura de la modernidad que plantean los decoloniales, la colonialidad es el suceso que 

permitió la universalización de la religión católica y con ello, el inicio de la modernidad y las 

ciencias. 

2.2.3. Permitir la Alteridad negada 

 Poner a América Latina y el proceso de colonización dentro de la historia de la 

modernidad, es hablar de la colonialidad del poder, del saber, del ser, de la madre naturaleza 

y, en suma, de la vida misma (Walsh, 2008). Del poder, porque se instauró un sistema 

político, cultural, social y económico que clasificaba conforme la jerarquía racial y sexual. 

Dadas ciertas características de este tipo, había personas superiores a otras, sin mayor 

argumento que el color de piel o la nacionalidad:  

La economía capitalista cambió de rumbo y aceleró el proceso con la emergencia del 

circuito comercial del Atlántico, la transformación de la concepción aristotélica de la 

esclavitud exigida tanto por las nuevas condiciones históricas como por el tipo 

humano (e.g., negro, africano) que se identificó a partir de ese momento con la 

esclavitud y estableció nuevas relaciones entre raza y trabajo. (Mignolo, 2000, p. 58) 

 El indígena y el negro se convirtieron en nadie o, en el mejor de los casos, en seres 

humanos de segunda, de quienes los europeos podían hacer uso cual objeto sin alma. La 

estatura, el color de piel, entre otras características que conformaron la idea de raza, 

diferenciaron a los conquistadores de los conquistados, cuestiones supuestamente biológicas 



 

81 

 

que hacían superiores a unos e inferiores a los otros. La raza fue el pretexto primero para 

establecer una relación de dominación entre españoles, indígenas y esclavos.  

 Se habla de colonialidad del saber porque los conquistadores no estaban interesados 

en los conocimientos de las personas indígenas, si es que sabían algo conforme la lógica de 

deshumanización con la que se dirigieron los europeos. La ciencia de los grandes griegos y 

la moderna, eliminaron otras formas de conocer el mundo y construir conocimiento. Durante 

la colonialidad, la religión afirmó la idea de que los indígenas y esclavos nada podían saber 

por estar malditos. Todas las creaciones anteriores a la llegada de los españoles fueron 

minimizadas, tenidas como cosas del demonio o favores de Dios, se negó la capacidad de 

saber. 

 En el mismo tenor, se ha hablado del proceso de deshumanización e inferiorización 

que vivieron los indígenas americanos, de la negación del ser y la imposición de un ideal: el 

hombre moderno es racional, blanco y mestizo. Decirnos que no somos en la medida que no 

nos convertimos en el Otro, es lo que Walsh denomina colonialidad del ser. El indígena dejó 

su dios, su vestimenta, sus saberes para aprender la cultura europea y blanquearse, quería ser 

y, para ello, debía ser como su colonizador.  

 Finalmente, y no menos importante, pensar desde la Iglesia y posteriormente con la 

ciencia, que los seres humanos somos seres superiores y tenemos el derecho de dominar el 

mundo y todo lo que habita en él, rompía con las creencias de los pueblos mesoamericanos. 

Dichos grupos humanos ponían la naturaleza como centro de la creación del mundo y 

mantenían una relación de respeto con los seres vivos no humanos y objetos. Cuando el 

hombre se proclama dios, religiosa y científicamente, coloniza la naturaleza y la vida misma. 

 Es necesario re-pensarnos como seres modernos. Parafraseando a Dussel (2000), 

somos seres racionales constituidos en la irracionalidad y la violencia. Como sujetos 

históricos, la colonialidad nos despojó de nosotros mismos y nos enseñó a hacerlo con los 

más débiles y con la naturaleza. Dentro de Europa y fuera de ella, se han hecho críticas a la 

modernidad como un relato del mundo que excluye, tenemos que replantear nuestras 



 

82 

 

relaciones con los Otros y con el mundo y establecer diálogos interculturales de doble vía22. 

Se trata de aceptar que la modernidad es un relato del mundo entre muchos, que no es malo 

ni bueno, tampoco el mejor ni el que resuelve todos los dilemas. En la medida que 

despojamos la modernidad de su halo de superioridad, podemos dialogar con otras formas de 

entender el mundo y construir un conocimiento más enriquecedor desde las diferentes 

perspectivas. 

 Por ello se habla de decolonizarnos para poder romper con el mito de la modernidad. 

Dussel, acerca de ello, plantea que: 

No se trata de un proyecto pre-moderno, como afirmación folklórica del pasado; ni 

un proyecto anti-moderno de grupos conservadores, de derecha, de grupos nazis o 

fascistas o populistas; ni un proyecto post-moderno como negación de la Modernidad 

como crítica de toda razón, para caer en un irracionalismo nihilista. Debe ser un 

proyecto “trans-moderno” (y sería entonces una “Trans-Modernidad”) por 

subsunción real del carácter emancipador racional de la Modernidad y de su 

Alteridad negada (“el Otro” de la Modernidad), por negación de su carácter mítico 

(que justifica la inocencia de la Modernidad sobre sus víctimas y por ello se torna 

contradictoriamente irracional). (Dussel, 2000, p. 50) 

 De lo que hablan los decoloniales latinoamericanos es de permitir que ahora hablen 

los que fueron acallados, subalternizados e invisibilizados; dialogar con ellos desde nuevos 

términos. Lo trans-moderno o decolonial es coexistir, es valorizar el ser, el saber, el poder y 

la relación con la naturaleza y demás seres vivos.  

2.3. Otras formas de ser y estar en la escuela: escuelas otras 

Al igual que otras culturas mesoamericanas como los mexicas, como todos los grupos 

humanos, me atrevería a decir, los mayas (en un contexto chiapaneco) también tenían 

espacios dedicados a la enseñanza y el aprendizaje. Los grupos sociales para mantenerse 

requieren la transmisión de los conocimientos que conforman su visión del mundo, volviendo 

 
22 Para Samaniego (2005, p. 6), un diálogo intercultural de doble vía supone el “respeto mutuo, convergencias, 

igualdad para el intercambio y surgimiento de novedad, por tanto, encuentro entre interlocutores que se 

reconocen la capacidad y el derecho para la creación cultural”. 



 

83 

 

a Althusser (1969), hay que producir y reproducir el discurso. En el caso de los mayas, la 

educación “comprendía los valores y las distintas dimensiones de la vida y de la cultura 

maya” (Madrigal, 2010, p. 120). Puede decirse que la religión atravesaba todos los ámbitos 

de la vida y, por consecuencia, era necesario enseñarla. La religión como orden del mundo, 

origen y esencia, saber de dónde venimos, lo que somos y adónde debemos ir. 

 De esta suerte, los mayas diferenciaban entre una educación espontánea y sistemática, 

entre un hacer y un decir. Reconocían como Bárcena (2000) que podemos aprender siempre, 

de forma natural. Por ello, la familia y la comunidad eran espacios para el aprendizaje 

espontáneo de la lengua, las costumbres, las tradiciones, las relaciones sociales, etc., en 

resumen, los conocimientos básicos para vivir siendo parte de un grupo humano. 

 Tenían un espacio específico para la educación sistemática al que denominaron Popol 

Naj (Gómez en Madrigal, 2010) y al parecer contaba con una especie de programa de estudio. 

El Popol Naj permite entender la diferenciación de la educación maya, pues a este lugar solo 

asistían los nobles, hijos de soberanos, militares y sacerdotes. La educación sistemática 

permitía entender el sentido del mundo, los rituales, las ceremonias y demás actividades.  

Cabe señalar que la diferenciación era de clase y no de género: ascender al trono 

requería el conocimiento del ritual de toma del poder. Se han encontrado pruebas de que hubo 

mujeres soberanas debido a la ausencia de varones herederos o menores de edad, por ello se 

infiere que las mujeres también asistieron a la educación sistemática, es decir, no podían ser 

soberanas si no recibían la instrucción requerida para el ritual. Los ámbitos políticos, 

militares, deportivos, artísticos y arquitectónicos tenían un sentido y relación con la 

espiritualidad, hasta cierto punto eran rituales con conocimientos ocultos a los que se accedía 

mediante la educación sistemática. 

 El hecho de que existiese un espacio definido y una educación sistemática no significa 

que esta rompiera con la educación espontánea. Observar los rituales, las danzas o el juego 

de pelota, era considerada una actividad importante para aprender. La educación sistemática 

tenía una parte teórica y una práctica: asistir a los eventos mencionados, salir del espacio 

destinado para la educación sistemática, era el complemento que permitía observar y poner 

en práctica los conocimientos adquiridos. Para los mayas, aprender era algo cotidiano, el 



 

84 

 

conocimiento resultante de la educación sistemática o espontánea era igual de valioso, se 

enseñaba lo que un maya necesitaba para vivir.  

En la cultura maya, aprender no era algo neutral. Lo que se enseñaba estaba permeado 

por los intereses de los soberanos, de la clase alta, de las creencias que permitían mantener 

la visión del mundo que habían construido, etc. Se enseñaba en y para la vida maya, por eso 

el aprendizaje cotidiano no se minimizaba ante el que ocurría en el Popol Naj, se entendía 

que el conocimiento informal se complementaba con el formal para permitir la cohesión 

social y el orden del mundo. 

 Con la Conquista y Colonización, como se mencionó en el apartado anterior, los 

jesuitas implementan un tipo de educación descontextualizada, dada la intención de que los 

indígenas asimilaran y reprodujeran un sistema cultural ajeno. El propósito no es tan simple 

como quitar una forma de ver el mundo e imponer otra, pensando que la anterior puede 

quedar en pausa para cuando los conquistadores se vayan, retomarla. La imposición fue más 

allá, se trató de negar la capacidad creadora de los pobladores originarios (recordemos las 

palabras de Guimilla sobre la diferencia intelectual de las razas), se les negó el derecho de 

poseer conocimiento y construirlo. La destrucción de templos y construcciones, la 

prohibición del uso de otras lenguas que no fueran el español, la desvalorización de sus 

saberes y la imposición de un modo de vida mediante la religión católica, son acciones que 

permitieron deshumanizar al otro y, al mismo tiempo, decirle que para ser debía asimilar e 

incorporar esta nueva forma de vida. 

 En este proceso de colonialidad, la escuela, ese espacio físico destinado para el 

aprendizaje, se apropia del conocimiento. ¿Qué es lo que quiero decir? Mientras que los 

mayas, por ejemplo, creían que el aprendizaje se da en diferentes espacios y situaciones, la 

escuela de los jesuitas fue nombrada el espacio legítimo para aprender las cosas que sí sirven, 

lo que se adquiere fuera o no es conocimiento o no tiene el mismo valor. El saber fue 

encerrado en cuatro paredes, descontextualizado, abstraído y alejado de la práctica en la vida, 

como desafortunadamente seguirá ocurriendo en gran medida en la escuela actual. 

 De ahí que la historia de la escuela en México, como se analizó en el capítulo uno, se 

basa en la colonialidad del saber y en una lógica integracionista. En nuestro país, a través de 

la escuela, se reproduce un discurso hegemónico que niega la otredad. La educación escolar 



 

85 

 

pretende formar un tipo de mexicano único, homogéneo, y con ello niega la historia 

multicultural del país y, como en la Colonia, despoja al otro de su ser. Desde la pedagogía 

moderna y el capitalismo, la escuela también es utilitarista, los títulos son sinónimo de 

progreso (económico, principalmente), nos enseña lo que sirve para ser productivos y nos 

valora a partir de la cantidad de títulos académicos que poseemos.  

 Esta realidad también ocurre en la América Latina colonizada, la escuela le sirve al 

Estado, no a las personas. La universalización de la enseñanza propicia un proceso vertical, 

de arriba hacia abajo, donde el poder ejercido por el Estado-nación define un proceso 

educativo homogéneo y no democrático, enseña un estilo de vida que reproduce y mantiene 

el orden del mundo actual. Por esta razón, se crean otras formas de hacer escuela, que 

trasciendan las aulas, las disciplinas y el currículum centrado en contenidos 

descontextualizados. Se comienza a cuestionar, principalmente, el currículum porque 

excluye otros conocimientos que también nos sirven en la cotidianidad y, en función de esto, 

nos forma para seguir cierto estilo de vida. 

 Este cuestionamiento a la escuela, lo que nos enseña y cómo lo hace, no es más que 

hablar de la decolonialidad del saber. Si la coloniliadad del saber es “el posicionamiento del 

eurocentrismo como la perspectiva única del conocimiento, la que descarta la existencia y 

viabilidad de otras racionalidades epistémicas y otros conocimientos que no sean los de los 

hombres blancos europeos o europeizados” (Walsh, 2008, p. 137), entonces la escuela como 

institución de la colonización y de la modernidad nos enseña solo el conocimiento y la ciencia 

europea.  

Decolonizar el saber, a la manera de la trans-modernidad de Dussel, es poner en el 

campo de acción la existencia de otros conocimientos y colocarlos al mismo nivel que el 

europeo moderno. El asunto con la escuela, por tanto, es decolonizar el saber del currículum 

oficial, que la escuela incorpore otros discursos o, como ha ocurrido desde los movimientos 

indígenas, afros y de género, por citar algunos, hacer escuelas otras. 

Retomando esta discusión, la educación popular de Freire, por ejemplo, se considera 

emancipadora y es una forma diferente de hacer escuela, “involucra planteamientos políticos, 

teóricos y éticos alternativos al modelo societal hegemónico” (Orozco, 2017, p. 77). Al ser 

una ruptura educativa, los movimientos sociales la ven como una posibilidad para sus luchas 



 

86 

 

y resistencias. La educación popular no es la misma, pero tiene cuatro pilares fundamentales 

(Núñez Hurtado, 2004): 

1. Eje ético: es el compromiso con la transformación social y la lucha. 

2. Eje epistemológico: implica una ruptura con la mirada clásica de la educación y el 

conocimiento, entre la idea de la educación para dominar o liberar. 

3. Eje pedagógico: la educación se considera un hecho democrático, en tanto la 

participación y el diálogo tiene un sentido político. 

4. Eje sociopolítico: reconoce que ninguna educación es neutral, entonces a través de la 

educación popular se construye y asume una posición que se practicará. 

La educación popular se fortalece e influye con la teología de la liberación. Es muy 

importante destacar este hecho. Durante la Colonia, la Iglesia fue la institución para vigilar 

la producción del conocimiento desde la escuela jesuita, fue una institución opresora. A raíz 

del Concilio Vaticano II, la Iglesia repiensa su papel “respecto a las estructuras de injusticia 

y opresión” (Orozco, 2017, p. 80). A diferencia del contexto europeo, esta idea es bien 

acogida en América Latina debido a la pobreza extrema, exclusión y discriminación política, 

social y educativa que se vivía. 

Los movimientos sociales de lucha y resistencia que apostaron por una organización 

colectiva que conlleva una reflexión y acción educativa y formativa, vieron en la teología de 

la liberación una oportunidad puesto que “es un proceso de reflexión y acción que implica la 

adaptación y adecuación de la Iglesia católica al contexto latinoamericano” (Orozco, 2017, 

p. 81). Esta teología permitía la participación reflexiva de la clase baja en la Iglesia, su 

intención era concientizar sobre las condiciones de vida precarias en las que se hallaban, con 

base en las enseñanzas del Evangelio. 

En Chiapas, la teología de la liberación bajo la dirección del Obispo Samuel Ruiz 

permitió una participación de los indígenas, condición asociada a la pobreza y la desigualdad 

social. Las acciones de Samuel Ruiz pasaron del asistencialismo a la conformación de una 

teología india cristiana, es decir, desde el Evangelio se pensaba y reflexionaba sobre la vida 

cotidiana de las comunidades. Se descentralizó la Iglesia, puesto que la responsabilidad 



 

87 

 

recayó en la pastoral social conformada por la comunidad de religiosos y laicos. La teología 

india fue un proceso educativo emancipador, podría decirse, desde la Iglesia. 

Estos procesos educativos, la educación popular y la teología de la liberación, 

devienen en la educación alternativa a manera de lucha y resistencia. El indígena chiapaneco 

comenzó a participar, a tener poder de acción y a reflexionar sobre su condición de vida; lo 

que le permitió organizarse para luchar por una vida digna, conformar un pensamiento 

situado de su ser y estar en el mundo. Por lo anterior tuvo que reconocer la importancia de 

generar procesos educativos desde sí mismos, que rompieran con la educación excluyente 

del Estado, una educación alternativa que les permitiera responder a sus demandas y 

necesidades. 

 Por educación alternativa se entiende “un proceso educativo que, escolarizado o no, 

se puede presentar en diversas circunstancias, ya sea en sustitución de un programa oficial o 

ya sea como complemento a la currícula ofrecida por las instancias oficiales de gobierno” 

(Orozco, 2017, p. 93). En el caso de los ejemplos que citaré, se retoma cómo este 

complemento se da porque la educación oficial no cumple con las expectativas de la 

población, puesto que nos les permite tematizar sobre problemáticas locales que deriven en 

cambios estructurales para alcanzar una vida digna. 

2.3.1. Organización de la Sociedad Civil Las Abejas 

La organización de la Sociedad Civil Las Abejas surge en Chiapas en 1992, derivada 

de un conflicto familiar sobre la tenencia de tierra y el derecho agrario de las mujeres. Esta 

situación finalmente involucró a “400 hombres y mujeres tsotsiles, católicos y presbiterianos 

de diferentes comunidades del municipio de San Pedro de Ch’enalvo’ [Chenalhó en 

castellano]” (Sociedad Civil Las Abejas, s.f.), quienes se dieron cuenta que organizados y 

unidos podían enfrentar las condiciones injustas en las que vivían. Posteriormente, derivado 

del movimiento del EZLN y el hostigamiento paramilitar de grupos creados por el Estado, 

varias familias pertenecientes a la organización de Las Abejas se ven obligadas a desplazarse 

y vivir en campamentos. 

 Es aquí cuando nace el Proyecto de Educación Alternativa Tsotsil, el 7 de febrero de 

1999. Dado que no se encontraban en su lugar de residencia, las familias se preocupan porque 



 

88 

 

los niños sigan asistiendo a la escuela, pero como estos espacios están ocupados por los 

paramilitares, surge la necesidad de crear otros lugares escolares23. Algunos teóricos de la 

educación alternativa o la decolonialidad del saber apuntan a romper con la educación oficial 

porque es reproductora de un discurso hegemónico; en el caso de las familias desplazadas, 

en un principio se preocuparon por seguir teniendo acceso a esta educación. Para los 

indígenas chiapanecos “la escuela es una aspiración” (Orozco López, 2017, p. 110).  

Este factor que podría entenderse como contradicción, responde a las condiciones del 

contexto chiapaneco: para los indígenas, la educación escolarizada es un privilegio. En un 

primer momento histórico (Colonialidad), les fue negado el derecho de saber y de poder 

construir conocimiento y, después, se les excluyó de los espacios áulicos en comparación con 

la población mestiza. 

En vista de las condiciones en que se encontraban, la organización de Las Abejas 

concluye en la construcción de un proyecto educativo. Para tal fin, se solicita apoyo a los 

padres jesuitas, vínculo que no es azaroso dado el replanteamiento de la Iglesia a raíz del 

Concilio Vaticano II, la teología de la liberación y, en específico, la teología india que 

fortaleció la relación y participación de los indígenas con la Iglesia.  

Después de acudir a los jesuitas, se encargan de reclutar entre los desplazados a 

voluntarios que tuvieran experiencia escolar, supieran leer y escribir y contaran con aptitudes 

para enseñar. La búsqueda se realizó bajo la premisa de que los desplazados tenían 

conocimiento de la comunidad y sus condiciones, por ende, tenían un compromiso 

desinteresado (no había remuneración por el cargo) con los estudiantes para atender las 

necesidades y problemáticas del contexto. Finalmente, los promotores de educación, como 

se les llamó, estaban bajo una evaluación constante de la comunidad, que velaba porque el 

proceso de enseñanza-aprendizaje no tuviera contratiempos. 

El siguiente paso fue la capacitación de los promotores de educación en matemáticas 

y español, así como en el diseño de planeaciones bajo ejes medulares. Los ejes que se 

pensaron fueron la familia, la naturaleza, la madre tierra y el conocimiento de la organización, 

 
23 Orozco (2017) también refiere que la educación alternativa nace porque la educación del Estado no llega a 

todas las poblaciones o contextos. 



 

89 

 

con la intención de romper con la idea tradicional que segmenta el conocimiento en 

disciplinas no relacionadas.  

Aunque en un primer momento la intención de crear un proyecto educativo fue para 

atender la emergencia derivada del desplazamiento, de acuerdo con lo expuesto por Orozco 

(2017), puede deducirse que el proyecto se convirtió en una forma de lucha y resistencia, la 

educación fue el complemento a las acciones que venía realizando la organización. Esta 

conclusión puede entreverse en la organización del “currículum”, por ejes y no por 

disciplinas, una ruptura con la tradición científica de segmentar el conocimiento en 

disciplinas con contenidos aislados de la realidad inmediata. El planteamiento pedagógico de 

ejes medulares se relaciona con la pedagogía de la liberación de Freire, en el sentido que: 

Tiene que ver con la necesidad de vincular la educación escolar con el conocimiento 

local, con la valoración del conocimiento de los educandos… presenta la necesidad 

de generar procesos de enseñanza-aprendizaje que superen la mera transmisión de 

contenidos disciplinares… que trasciendan una educación “bancaria” que 

imposibilita la generación de conciencia crítica en los educandos. (Orozco, 2017, p. 

112) 

 El generar un diálogo entre promotores de educación y estudiantes donde se discuten 

temas relacionados directamente con ellos, permite la transmisión y reflexión de la ideología 

comunitaria que conlleva a la consolidación del grupo. De acuerdo con los ejes que se 

propusieron como fundamentales en la educación popular, puede deducirse que en el 

Proyecto de Educación Alternativa Tsotsil se encuentran de la siguiente manera (Orozco, 

2017): 

1. Eje ético: la organización, desde el proyecto educativo, lucha contra la impunidad y 

la corrupción con la que conviven cotidianamente; están comprometidos con los 

participantes; desarrollan la justicia en la medida que reconocen que la educación del 

Estado es impuesta y discriminatoria. Por ello es importante generar otro tipo de 

procesos educativos más justos, viven la solidaridad gracias a la participación de 

actores externos que se suman a su causa. 

2. Eje epistemológico: el conocimiento es visto como un medio para alcanzar la paz con 

justicia y dignidad; consideran que el conocimiento es resultado de la experiencia de 



 

90 

 

los ancianos y es la razón por la cual debe transmitirse a las generaciones jóvenes. 

Pero también buscan una comprensión profunda de la realidad, por ello las asambleas 

y las discusiones grupales permiten la participación de todos; de la misma manera, 

conocer es una oportunidad para el crecimiento y desarrollo. 

3. Eje pedagógico: la pedagogía se convierte en una práctica cotidiana, es decir, el 

aprendizaje se vive en las asambleas, discusiones grupales, en el trabajo comunitario, 

etc. Significa que la propuesta pedagógica se vive dentro y fuera de la escuela, con la 

trasmisión de los conocimientos a las nuevas generaciones y la participación de todos. 

4. Eje sociopolítico: tienen un posicionamiento crítico hacia el sistema social que 

reproduce la injusticia y emprenden acciones contra este sistema, el mismo proyecto 

educativo se convirtió en una de esas acciones. 

La lucha de la organización de Las Abejas se fortaleció al crearse un proceso 

educativo acorde a sus problemáticas y realidades. Aunque después del regreso a las 

comunidades y la intervención del Fondo de las Naciones Unidas para la Infancia (UNICEF, 

por sus siglas en inglés), el proyecto educativo sufrió una crisis que casi lo lleva a 

desaparecer, la organización supo reestructurar el modelo educativo que hoy atiende a 

jóvenes de 14 a 30 años, de forma semiescolarizada (cuatro días por mes de manera 

quincenal), esta periodicidad permite que los jóvenes tengan tiempo para realizar un trabajo 

que les sea remunerado.  

Los contenidos que se reflexionan tienen relación con leer la Biblia de forma 

contextual y política como en el tiempo de la teología india, se complementa con la 

realización de los ejercicios del libro del Instituto Nacional para la Educación de los Adultos 

(INEA); el cual no solo se responde, sino que se reflexiona y analiza el contenido, desde el 

tipo de imágenes hasta los textos. 

2.3.2. Caracoles zapatistas 

El 1 de enero de 1994 fue el día en que México, todo México, vio una de las otras 

caras ocultas, las del sureste chiapaneco, esas que no aparecían o siguen sin aparecer en los 

libros de texto y la televisión, la de los indígenas. Con el levantamiento del EZLN comenzó 

un proyecto político de decolonización que, en primer momento, puso en discusión la 



 

91 

 

desigualdad en que vivían muchos mexicanos y se convirtió en una postura crítica al sistema-

mundo capitalista, lo cual se transformó en la creación de Municipios Autónomos Rebeldes 

Zapatistas (MAREZ). 

 Construir autonomía política como una forma de gobierno alternativa a la ya 

existente, también significó un proyecto educativo influenciado por los modos indígenas de 

actuar y de pensar. Se comenzó a construir una educación cuya enseñanza estuviera “de 

acuerdo a los contextos de aprendizaje e identidades, sociales, étnicas y políticas de los 

sujetos responsables de la orientación de los procesos educativos” (Baronnet, 2013, p. 305).  

En resumen, es necesario una decolonización del pensamiento y comenzar una 

producción endógena del conocimiento, acorde a la lucha social de los MAREZ. De nueva 

cuenta, la escuela se convierte en el espacio ideal para hacer llegar el discurso de autonomía, 

la diferencia es que este discurso es resultado de la colectividad y no de un grupo dominante 

que no toma en cuenta a los demás ni reflexiona sobre lo que es mejor para la mayoría. 

 En ese sentido, los zapatistas comenzaron a hablar de educación falsa y educación 

verdadera. La primera es ineficiente, ilegítima y nociva en la medida que no tiene una 

aplicación directa con la vida y no es reconocida dado que violenta la vida de la comunidad. 

La segunda intenta decolonizar las mentes y las conductas humanas basada en la producción 

de su propio conocimiento y métodos alternativos.  

 Aunque se priorizan los conocimientos propios y, por tanto, se admiten los 

conocimientos culturalmente diferenciados en cada una de las escuelas zapatistas, por 

ejemplo, lo que se enseña en Oventik no es lo que mismo que en La Libertad, son las 

demandas sociales y culturales y los valores zapatistas, los que articulan los contenidos 

“curriculares”. Al poner el énfasis y dar voz a quienes por mucho tiempo no la tuvieron, 

también se corre el riesgo de una ideología adoctrinante, riesgo que de alguna manera se 

minoriza o justifica al ser una decisión tomada en asamblea. Es importante recalcar que en 

las escuelas zapatistas se vive la interculturalidad24 de forma cotidiana y natural, puesto que 

al interior existe la negociación entre lo endógeno y lo exógeno, en términos culturales. 

 
24 Se entiende interculturalidad (crítica) como proyecto y proceso intelectual y político que: “se refiere a 

complejas relaciones, negociaciones e intercambios culturales de múltiple vía. Busca desarrollar una 

interrelación equitativa entre pueblos, personas, conocimientos y prácticas culturalmente diferentes… Se trata, 



 

92 

 

Esto significa que las escuelas zapatistas no se cierran solo al conocimiento que les 

conviene y les es propio. Son espacios abiertos al diálogo con otros saberes para coadyuvar 

al desarrollo de la comunidad en los términos que los pobladores definen como desarrollo, o 

dicho en palabras un poco más zapatistas, el buen vivir. Prueba de ello es que los zapatistas 

reciben equipos externos de personas que benefician y apoyan con asesoría pedagógica a los 

promotores de educación. 

La educación del EZLN se convirtió en una alternativa en la medida que hubo una 

necesidad y preocupación sobre “el acceso real, la utilidad y la pertinencia cultural de la 

educación primaria” (Baronnet, 2013, p. 306). Al hacer pensamiento situado, también se tuvo 

que definir el proyecto pedagógico; se habló de que cada contexto crea su contenido, cada 

uno tendrá un plan de estudio regional y flexible.  

Hablar de autonomía y de participación auténtica en la escuela, es buscar que los 

actores tanto educativos como individuales, redefinan su rol en la educación. Al hacer 

currículum, es decir, valorarlo como proceso vivencial y no como mero producto directivo, 

se vive la participación comunitaria, puesto que son los miembros de los pueblos quienes 

determinan cuáles son los conocimientos pertinentes para ser estudiados en las escuelas.  

En la educación autónoma zapatista, aunque flexible, existen tres guías directrices 

para el proceso educativo (Baronnet, 2013):  

1. Las demandas, la historia y la situación (local y nacional) es un elemento 

primordial de ser enseñado y aprendido. 

2. Tanto la lengua nativa como el español son importantes, por ello se enseña desde 

la lengua nativa para después aprender el español. Hay un bilingüismo 

equilibrado. 

3. Se enseñan los valores éticos y conceptos asociados a la lucha para generar una 

conciencia sociocultural y política.                                                                                                                                                                                                          

La propuesta curricular con principios pedagógicos basados en la praxis y el sentido 

común se articula en 11 ejes fundamentales, en función de las demandas zapatistas: Techo, 

 
en cambio, de impulsar activamente procesos de intercambio que permitan construir espacios de encuentro entre 

seres y saberes, sentidos y prácticas distintas” (Walsh, 2005, p. 45). 



 

93 

 

Tierra, Alimentación, Trabajo-producción, Salud, Educación, Justicia, Libertad, 

Democracia, Autonomía e Independencia. Estos se entrecruzan con cuatro áreas de 

conocimiento: Vida y medio ambiente, Historias, Lenguas y Matemáticas.  

Dado que ninguna escuela zapatista es igual a otra, en la medida de construir y abordar 

la identidad, podemos encontrar materias con diferente nombre, pero misma intención 

(Producción, Humanismo o Educación política, que enseñan la ética zapatista y los valores 

del movimiento). Es importante hacer mención el proyecto educativo tiene en marcha más 

de 25 años. 

Los docentes, llamados promotores de educación, con ayuda de actores externos, 

tuvieron grupos de reflexión para poder integrar las demandas zapatistas como el eje 

transversal de los conocimientos de cada una de las propuestas de escuela alternativa, que se 

mencionaron anteriormente. En este sentido, los promotores como hacedores de un 

currículum que fortalezca la lucha social y la resistencia, son agentes comunitarios que van 

más allá de la alfabetización, como mencionan miembros del Consejo del MAREZ Ricardo 

Flores Magón:  

Su trabajo es para toda la comunidad, el trabajo con los niños y las niñas es sólo una 

parte, porque el promotor, como nosotros lo estamos viendo, debe intervenir y 

compartir su conocimiento y buscar el intercambio de ideas a la hora en que la 

comunidad está enfrentando o tratando de resolver un problema. (En Baronnet, 2013, 

p. 309) 

En lo educativo, el docente va construyendo la autonomía pedagógica desde las áreas 

de oportunidad del proyecto de escuelas zapatistas. Dado que no tienen suficientes materiales 

didácticos, los promotores educativos tienen que incentivar su creatividad, ver esa carencia 

como una oportunidad que les permite diversificar los dispositivos pedagógicos. De ahí que 

cada promotor sea ecléctico en su práctica docente, elegirá los procedimientos pedagógicos 

que maneje y le convengan.  

Los promotores educativos, cabe decirlo, son miembros de la comunidad, la docencia 

es una de las actividades que tienen al interior de la organización. Esto significa que son 

actores voluntarios, en un principio, elegidos por su experiencia en la educación escolarizada, 

es decir, que tenían estudios de educación básica; posteriormente, se han integrado egresados 



 

94 

 

de las mismas escuelas zapatistas, asegurando que no solo pueden enseñar, sino que se 

comprometerán con el discurso y su práctica. La comunidad vigila su actuación mediante 

criterios locales de evaluación de calidad. 

Aunque existen carencias y áreas de oportunidad en el proyecto educativo zapatista, 

en parte porque los promotores no se han formado como docentes, lo que menciona el 

compañero Gabriel, vocero de la Junta de Buen Gobierno: 

Estamos viendo nosotros cómo se relaciona el conocimiento con las demandas de la 

organización zapatista y que son los ejes que analizar en nuestro trabajo de 

capacitación y en nuestras escuelitas; de allí porque ellos son del pueblo, los 

promotores y los niños saben por dónde recuperar los saberes que tiene la comunidad, 

porque el pueblo tiene conocimiento, tiene ciencia. […] No es como si alguien de 

fuera nos dice cómo vamos a hacer nuestra educación autónoma, porque no sabe de 

nuestra verdadera historia como pueblo. Es la conciencia y no el dinero que se cobra 

por quincena lo que cuenta; dar el ejemplo, no ser individualista, respetar lo que dice 

la comunidad. Por eso es importante en nuestra educación tener conciencia, no salirse 

de la política y el camino de la lucha zapatista. (En Baronnet, 2013, pp. 310-311) 

 Reconocerse seres con saber (conocimiento, ciencia) que pueden, por lógica, 

construir un conocimiento que les permita luchar y resistir para su bienestar; asumir que este 

proceso es colectivo en la medida que busca el bien común y por ello es necesario tomar 

conciencia de la realidad y los propósitos que se persiguen, es la forma de los zapatistas de 

decolonizar el conocimiento y, con ello, el poder, para construir un mundo donde quepan 

muchos mundos, como dicen ellos. Es la ruptura con el eurocentrismo y la modernidad, 

pluralizar las visiones del mundo, hacerlas dialogar y darle a cada una el valor que le 

corresponde. 

2.3.3. Universidad de la Tierra 

 Para 1997, derivado del Foro Estatal Indígena de Oaxaca, los pueblos participantes 

llegan a la conclusión de que la escuela es un instrumento del estado para destruir a las 

poblaciones. En consecuencia, deciden cerrar las escuelas y correr a los maestros (hablamos 

de educación básica y media superior) (Universidad de la Tierra, s. f.). 



 

95 

 

 Se infiere, dada la información encontrada en las páginas de la Universidad de la 

Tierra, que de los 6 a los 18 años, los niños y jóvenes recibían educación alternativa en su 

comunidad. Para 2001, el problema fue que los jóvenes egresados de estas escuelas sin 

certificación o validez del Estado no podían continuar su formación a menos que presentaran 

exámenes para acreditar su nivel educativo y poder ingresar a la universidad; hecho que no 

podía ser concebido por ello, puesto que habían roto con la educación institucionalizada. 

Dada la problemática y la inquietud, es que se forma la Universidad de la Tierra o Unitierra 

en la ciudad de Oaxaca. 

 Es central atender la intención del nombre. Universidad, en un afán de burla al sistema 

oficial pero también en un sentido positivo; se buscaba reivindicar a la universidad como un 

grupo de amigos que aprende y estudia juntos, por el mero placer y pasión del estudio. En 

este segundo sentido, la intención era romper con la idea de la pirámide educativa y la 

acumulación de títulos o diplomas académicos como símbolo de éxito y estatus social. 

 Así, Unitierra es tener los pies en la tierra y ocuparse de ella, su principio fundante es 

que “aquí debe aprenderse haciendo” (Universidad de la Tierra, s. f.). En sentido básico, la 

Unitierra atiende principalmente a los jóvenes de esas comunidades que cerraron las escuelas 

y personas que desean participar de manera más itinerante. Se reúnen en formatos de mesa 

redonda para teorizar25 sobre temas que les interesan y, posteriormente, llevarlos a la práctica. 

Estos temas tienen que ver con los movimientos y luchas sociales. Podríamos decir que no 

tienen un currículum establecido, se sigue la máxima de enseñar lo que los estudiantes 

solicitan y requieren.  

 De lo anterior, podría denominarse a los actores como colaboradores, voluntarios y 

voluntarias, quienes participan en los proyectos, actividades, grupos de estudio, talleres y 

eventos. No hay docentes en sentido de autoridad, todos aprenden de todos. Además de los 

asistentes regulares que no crean un vínculo “formal” con la Unitierra pero asisten 

repetidamente a los grupos de estudio o demás actividades. 

 Cuentan con un programa de radio que se transmite en el 91.5 F.M., de la Radio 

Universidad de Oaxaca, denominado: “Unos, otros y nosotros”. Cada semana, más o menos 

el miércoles, hacen el recopilatorio semanal del conversatorio. En cuanto a los 

 
25 Entiéndase “teorizar” como dialogar para llevar a la práctica. 



 

96 

 

conversatorios, al parecer tienen uno permanente que se llama “Más allá del patriarcado” 

para discutir temas relacionados con género. Sus conversatorios y talleres van desde la 

acupuntura a huertos y compostas, esto en función, como se mencionó, del interés de los 

participantes. 

 Aprenden de la vida cotidiana, a través del intercambio de saberes para elaborar 

proyectos, es decir, no se quedan en la teoría. Apuestan por un aprendizaje autónomo y, como 

Illich (uno de sus referentes teóricos), pretenden que el estudiar sea una “actividad gozosa de 

personas libres” (Esteva Figueroa, 2014, p. 41). Buscan lo que ellos denominan, la reflexión 

en la acción, que las investigaciones abstractas y teóricas sean aplicadas.  

 Como los pueblos originarios, la Unitierra intenta construir Asamblea para la toma 

de decisiones. Han creado Redes de Organizaciones hermanas: Unitierra California, Unitierra 

Chiapas, Unitierra Huitzo, Unitierra Manizales, Unitierra Puebla y Unitierra Toronto. 

Continúan con la postura de no crear vínculos con el gobierno federal y estatal, pero sí 

participan con algunos organismos para situaciones muy específicas.  

Sus ejes, que nombran como Verbos elementales (quizá en el sentido de que el verbo 

es la palabra que se dice y se hace, la acción -teoría y acción), son cuatro: 

1. Aprender: como la libertad de aprender en diversos contextos. 

2. Comer: en tanto las organizaciones y comunidades recuperan su autonomía a través 

de la siembra del maíz (milpa), la gastronomía y la pasión por la comida; como 

consecuencia, defienden la tierra, las aguas y los territorios, como lugares donde crece 

la vida que nos alimenta. 

3. Habitar: el arte de vivir contemporáneo, siendo responsables de cuidar la vida y el 

entorno. 

4. Hablarnos: recuperar la palabra (el poder) y entrelazarla en el campo y la ciudad. 

En  la página de Facebook (Universidad de la Tierra, 2019), se definen como  “somos 

una organización, un espacio y una red de aprendizaje, estudio, reflexión y acción”. Su interés 

es por los aprendizajes colectivos, utilizan el pasado no como añoranza sino como un 

recuerdo al que recurren para encontrar inspiración. Sobre el discurso moderno de 

homogeneidad, mencionan que hay caminos que confunden, como aquel que dice que es el 



 

97 

 

camino de todos y para todos, por ello es único. Se oponen a él, puesto que Unitierra busca 

construir su propio camino con “lo que somos, lo nuestro y lo que nos pertenece” 

(Universidad de la Tierra, 2019). 

Se infiere que su propuesta está en el tenor de desinstitucionalizar el saber, quitarle el 

poder a la escuela como institución del Estado que legitima los saberes y desvaloriza otros. 

Aunque no lo mencionan de forma abierta, el aprendizaje es algo cotidiano para la Unitierra, 

por ello reconocen que la escuela no es el único espacio para aprender y que, un sentido 

radical, no se necesitan maestros para enseñar, al menos no como agentes reproductores de 

discurso hegemónico. 

2.3.4. Preparatoria Comunitaria "José Martí" 

 En México, como se mencionó en el capítulo uno, el nivel medio superior tiene 30 

subsistemas y 150 expresiones educativas, para atender la diversidad y necesidades de los 

estudiantes. En esta diversidad se encuentran las instituciones educativas de carácter privado, 

que obtienen el Reconocimiento de Validez Oficial de Estudio (RVOE) al cumplir ciertos 

lineamientos. Con base en el Acuerdo Secretarial 450, las escuelas de carácter privado 

pueden plantear innovaciones curriculares.  

 En función de lo anterior, aparece la Preparatoria Comunitaria “José Martí”, ubicada 

en el municipio de Ixhuatán, Oaxaca, que, a diferencia de otras instituciones privadas con 

ánimo de lucro, tiene la particularidad de ser una de las Preparatorias Federales por 

Cooperación (PREFECO’S). Significa que esta escuela está a cargo de una asociación civil, 

cuyos asociados son los padres y madres de familia o tutores de los estudiantes.   

 Fundados en el ideal de la libertad, el servicio y el compromiso comunitario, buscan 

una educación que brinde autonomía a las comunidades de la región. Dentro de su 

compromiso, está formar y acompañar a los jóvenes con saberes plurales que se hacen 

patentes en las diversas actividades que realizan y contrastan con un currículum oficial que 

excluye ciertas prácticas. Por ejemplo, al colaborar con otras instituciones y organizaciones, 



 

98 

 

cuentan con proyectos que regeneren los saberes y contribuyan a las prácticas del buen 

vivir26. 

 Desde la fundación de la escuela en 1979, buscan que la educación escolar incida en 

la comunidad, es decir, la escuela como un factor de cambio y desarrollo comunitario. 

Cuentan con una matrícula de 110 estudiantes de las culturas: Binni Za’ (zapoteca), Ikoojts 

(huave), Zoques y mestizos. Entre algunas de sus tareas, está “acompañar a los jóvenes en el 

nacimiento de iniciativas que den respuesta a las necesidades y problemáticas de la 

comunidad” (Preparatoria Comunitaria José Martí, s. f.). Centrados en la reflexión de una 

realidad compleja buscan condiciones de vida más justas y dignas.  

Entre sus actividades destacan “teatro para la defensa de la tierra y territorio, huertos 

infantiles, radio comunitaria, taller de costura, ludoteca para niños” (Manzo, 2019). 

Actividades que han realizado en conjunto con el Congreso Nacional Indígena (CNI) y la 

asociación civil Ambulante, acciones que destacan por su labor social y comunitaria al buscar 

fortalecer la comunalidad y reconstruir el tejido social después del terremoto del 7 de 

septiembre de 2017. 

Al revisar su página de Facebook, destacan publicaciones relacionadas con la crítica 

social y política del país y la promoción de sus actividades comunitarias. Desde una lectura 

particular, puedo decir que su trabajo educativo intenta traspasar las aulas y vincularse con 

la vida comunitaria de Ixhuatán. La carencia de infraestructura que se destaca en las 

fotografías y que contrasta con la del Colegio de Bachilleres de Oaxaca (COBAO, institución 

de EMS y ubicada en Ixhuatán también), no les han impedido consolidarse como institución 

del pueblo.  

En la búsqueda de la decolonialidad del saber, la Preparatoria Comunitaria “José 

Martí” añade dentro de su currículum los talleres no fijos, por nombrarlos de alguna manera, 

en los que un padre o madre de familia, tutor, poblador o cualquier persona, llega a impartir 

clases de lo que sabe hacer (carpintería, pintura, teatro, albañilería, etc.), previa revisión y 

 
26 El buen vivir, lekil kuxlejal para los indígenas tzeltales, es un concepto indígena con múltiples connotaciones, 

que alude a una vida en equilibrio, basada en relaciones armoniosas entre las personas, la comunidad y la madre 

tierra. No es un conformismo sino un goce y disfrute de lo que se tiene, de lo que se puede obtener de la relación 

con los otros y la madre tierra, lo cual no implica una mirada hacia el futuro que desvalorice el presente, sino 

una mirada hacia el cuidado de los recursos para los que vienen después. 

 



 

99 

 

autorización de los docentes. De manera que los estudiantes no se limiten al aprendizaje de 

la ciencia moderna.  

Es importante destacar que las propuestas de educación alternativa presentadas no 

son las únicas en el país, sin embargo, por ubicarse en Chiapas y Oaxaca (como estado de 

contexto similar), se hace referencia a ellas. Todas las propuestas apuestan a romper con el 

currículum oficial o flexibilizarlo, no como una cuestión meramente pedagógica o de 

adecuación curricular dictada solo por los maestros de forma autoritaria, sino como un 

proyecto comunitario que busca crear rupturas en el imaginario de un sistema-mundo.  

Las escuelas alternativas presentadas, imperfectas como cualquier proyecto en 

constante construcción, se fundan en la idea de provincializar la escuela institucional y con 

ello el conocimiento científico, la mirada eurocéntrica y el discurso de homogeneidad 

moderna, de manera que se visibilicen otras miradas que construyen el mundo. Como puede 

notarse, estas propuestas educativas decolonizadoras no son similares, no tienen un formato 

único y no buscan los mismos fines. Tienen en común, la insistencia de que el conocimiento 

útil para la comunidad se construye en colectivo, desde abajo y no pretenden universalizar 

su visión de la educación y del mundo. Prueba de ello es que, entre las redes de la Unitierra 

y las diferentes escuelas zapatistas, no hay similitudes al interior, es decir, Unitierra Chiapas 

y Unitierra Oaxaca no se están construyendo de la misma manera. 

Sobre todo, destaco el hecho del contexto y la colectividad, como formas de construir 

un pensamiento en situación: en colectivo, bajo ciertas circunstancias, desde una historia 

específica y con la conciencia de estar aprendiendo.  

El siguiente capítulo es de corte metodológico. Es el puente entre la teoría que se ha 

citado en estos dos primeros capítulos y el análisis de la información recogida en el trabajo 

de campo. La intención es reflexionar sobre el proceso de investigación en contexto, situar 

la metodología seleccionada y presentar la forma en que se vivió. 



 

100 

 

Capítulo 3. Construir el conocimiento desde los Estudios Culturales: diseño de la 

investigación 

Este capítulo presenta metodología empleada para el proyecto de investigación, entendida 

como un camino para acercarnos a la realidad que queremos estudiar. Se entiende el proceso 

de investigación como intencional, pero no rígido. A continuación, se muestra cómo se llevó 

a cabo la investigación en una situación específica. 

 El presente trabajo se inscribe en el enfoque cualitativo a través de la metodología de 

estudio de caso. Pensar la escuela como una posibilidad de contrainstitución requiere conocer 

qué ocurre en ella y de qué manera se produce el conocimiento desde la mirada de los 

profesores. Por tal motivo, me centré en el estudio de una escuela, los maestros como actores 

de interés y en los estudiantes, de manera que pude estudiar y comprender las particularidades 

en las que se desarrolló la construcción del conocimiento situado.  

 Se da cuenta de las técnicas de investigación que permitieron estudiar el caso del 

Telebachillerato núm. 74 “Romeo Rincón Castillejos”. En primera instancia, conforme el 

principio que guía la tesis, se intentó construir el conocimiento de forma situada: en un 

contexto determinado, con los actores que participan del proceso y de forma comunitaria. 

Por lo anterior, se utilizaron técnicas grupales, como los focus group para generar espacios 

de discusión y reflexión entre los docentes, y la entrevista grupal a los estudiantes con la 

finalidad de brindarles confianza e incentivarlos a la participación.  

 También se realizaron observaciones grupales que permitieron analizar las 

interacciones entre los actores, conjugar el discurso con su práctica. Con las observaciones 

en situaciones informales, se logró recoger el discurso de los profesores en un ambiente 

amigable y menos rígido, que les permitiera expresarse de manera libre. 

 Finalmente, en este capítulo se describe el proceso de análisis de la información. Al 

reunir los datos obtenidos de los actores, se transita de la categorización con base en la teoría 

como un primer acercamiento para el análisis, hacia poner en el centro de la producción del 

conocimiento científico, la propia voz de los colaboradores. 



 

101 

 

3.1. Estudios culturales e investigación cualitativa 

En el sentido de la colonialidad epistémica, suele pensarse que el conocimiento nos 

viene de fuera y es necesario formarse académica o escolarmente para poder 

producirlo/construirlo. Por consiguiente, en la lógica colonial, podría afirmarse que quienes 

no asisten a la escuela (como institución portadora/dadora del saber), no tienen la capacidad 

de conocer en el sentido estricto de la palabra y están a la espera de lo que los 

académicos/investigadores pueden “donarles”, una especie de asistencia científica, de 

minusvalía. 

 Desde la perspectiva decolonial, que se explicó en el capítulo dos, percibo la realidad 

como una construcción de múltiples realidades surgidas de experiencias diversas y 

contextualizadas y no forzosamente desde el conocimiento escolar y científico. Ante ello, 

puede afirmarse que todas las personas están en posibilidad de construir significados y 

conocimiento.  

 En su calidad de múltiple y colectiva, es riesgoso estudiar la realidad desde la 

generalización. En respuesta a los estudios cuantitativos que intentan explicar el mundo desde 

una mirada macro, el enfoque cualitativo se centra en la comprensión de situaciones sociales 

específicas. La investigación cualitativa no está buscando una respuesta de causa-efecto que 

nos conduzca a la universalidad, sino en empatizar con los colaboradores partiendo desde su 

experiencia (Stake, 2010) para poder observar las interrelaciones del problema de 

investigación; es decir, atiende de manera exhaustiva al desarrollo de los procesos que 

provocan los fenómenos sociales. La realidad se convierte en una construcción social donde 

todos participamos, en función del contexto (temporal, social, económico, etc.). Berger y 

Luckmann (1968), reconocen que existen múltiples realidades, pero entre ellas hay una 

suprema que es la realidad de la vida cotidiana; en ese sentido, afirman que:  

La vida cotidiana se presenta como una realidad interpretada por los hombres y que 

para ellos tiene el significado subjetivo de un mundo coherente… El mundo de la 

vida cotidiana, no solo se da establecido como realidad por los miembros ordinarios 

de la sociedad… Es un mundo que se origina en sus pensamientos y acciones, y que 

está sustentando como real por éstos [sic]. (Berger y Luckmann, 1968, pp. 34-35) 



 

102 

 

En palabras de los autores, también puede deducirse que hay una relatividad empírica, 

es decir, que la realidad cotidiana es variable desde una perspectiva sociocultural. Por lo que 

cada persona adscrita a un grupo humano, entonces, se convierte en un colaborador que nos 

permite entender el mundo desde su vivencia. La investigación cualitativa, por ende, permite 

que las personas hablen con su propia voz, es un acto transformador. 

 Los Estudios Culturales como campo de investigación observan los hechos sociales 

de forma interrelacionada, transdisciplinar, tratan de entender lo que ocurre desde su origen, 

en la cotidianidad. Lo transdisciplinar consiste en no reducir a una variable la problemática 

social, es decir, no quedarse con las explicaciones obvias u ofrecidas (Restrepo, 2011). Se 

abandona toda garantía y se apuesta por la interseccionalidad. Con ello se entiende que es 

necesario observar desde diferentes perspectivas el mismo hecho e involucrar a quienes son 

parte de él. Partiendo de esta premisa, la investigación cualitativa juega un papel importante 

para los Estudios Culturales. Los une la tesis constructivista y social del conocimiento: cada 

situación es única, múltiples teorías tienen que discutir con los actores involucrados para 

acercarse a su realidad. 

 En su compromiso transformador y de intervención política, el proceso de 

investigación de los Estudios Culturales analiza los procesos culturales en función de las 

relaciones de poder. Si la vida cotidiana es una realidad interpretada por un grupo social, 

como dicen Berger y Luckmann en la cita anterior, entonces hablamos de significaciones 

culturales. Por ello, los Estudios Culturales, a diferencia de otros campos de estudio, parten 

de comprender la cultura como la “cultura-como-poder” y “el poder-como-cultura”, es decir, 

no es una simple serie de rasgos que caracterizan un grupo humano sino un espacio dialéctico 

de significación del mundo, atravesado por relaciones de poder. De esta manera, es posible 

transformar la realidad a través de la toma de conciencia y el empoderamiento de los actores. 

En relación con lo anterior, en el enfoque de los Estudios Culturales se deja atrás la 

concepción antropológica de la cultura, entendida como rasgos estáticos de un grupo social, 

y se le define de la siguiente manera: “Un lugar central donde aquellas desigualdades y 

jerarquizaciones son establecidas y se legitiman, pero también donde pueden ser 

interrumpidas o cuestionadas desde múltiples estrategias” (Portocarrero & Vich, 2010, p. 31).  



 

103 

 

 Por consecuencia, la visión althusseriana de que la opresión, la ideología y el poder 

se reproducen e inmovilizan a las personas, puede cuestionarse, tal como se realizó en el 

capítulo uno. En el caso particular de esta investigación, donde se cuestiona la idea de la 

escuela como un espacio de pura reproducción ideológica que sujeta a los individuos, se 

intenta observar cómo se construye el proceso escolar en una situación específica, con la 

intención de brindar luces para generar procesos de ruptura y transformación. 

 Si una de las intenciones de los Estudios Culturales es desestabilizar lo establecido y 

normalizado, entonces es importante un proceso pedagógico de formación de intelectuales y 

la decolonización del saber. Por lo que se entiende la estrecha relación entre este campo de 

estudios, la educación y la pedagogía crítica. La escuela como un lugar de formación y 

transformación desde una visión emancipatoria. Es por ello que el presente trabajo se aborda 

desde el enfoque transdisciplinar de los Estudios Culturales.  

Suscribir la presente investigación al campo de los Estudios Culturales y al enfoque 

cualitativo, conlleva la oportunidad de estudiar el caso del Telebachillerato Núm. 74 “Romeo 

Rincón Castillejos” con validez contextual, dialógica y autoreflexiva que intenta “asegurar 

que la investigación describa con precisión y de manera objetiva la realidad” (Saukko, 2012, 

p. 318). En este sentido, la objetividad no se entiende como separada del sujeto investigador, 

de su pensamiento y sentir, sino como una descripción que considera la voz de los actores 

implicados para su fundamento y la analiza con rigurosidad científica. 

 En tanto contextual, el estudio de caso permite analizar la situación del 

Telebachillerato núm. 74 en relación con un tiempo, un espacio y unos actores definidos. 

También, desde relaciones económicas e históricas puntuales. El espacio entendido como un 

punto de interrelación donde lo local cobra especial relevancia para comprender los procesos 

sociales, así como cuestionar y reorientar las generalizaciones. De ahí que con el estudio de 

caso se centre la mirada en un espacio específico. 

 Contrario a la tradición cuantitativa que, en cierta medida, pareciera tener la intención 

de acomodar la realidad a la teoría, la validez dialógica de los Estudios Culturales da cabida 

a un proceso de intercambio “entre el self del investigador y el otro mundo de la persona a 

quien se investiga” (Saukko, 2012, p. 325). Las personas como fuente de información. No 



 

104 

 

puede evitarse que el investigador se acerque con ciertas creencias teóricas, pero se pretende 

que entre en diálogo con los informantes directos de la realidad. 

 Otra forma de validez de los Estudios Culturales se relaciona con reflexionar que las 

personas nos posicionamos en el mundo con base en las experiencias vividas, es decir, somos 

resultado de vivencias y de nuestras relaciones. Por lo tanto, al estudiar la escuela como un 

caso específico, en el sentido de la validez autorreflexiva, puede comprenderse que los 

procesos escolares son diferentes y, en su particularidad, proponer procesos de 

transformación social.  

 En el siguiente apartado se describe el proceso de investigación desde la metodología 

y las técnicas utilizadas, así como la elección del caso en concreto, los colaboradores del 

proyecto, los espacios de encuentro y las vicisitudes ocurridas en el proceso.  

3.2. Estudio de caso, cada situación es un mundo 

A diferencia de la investigación cuantitativa que busca generar leyes universales a 

partir del estudio de una realidad como si cada acontecimiento fuera idéntico a otro, la 

investigación cualitativa intenta comprender el hecho en sí, entiende que se relaciona con 

otros pero que cada uno tiene sus particularidades. 

 Cuando inicié el proceso de investigación, con mis supuestos y creencias (productos 

de mi experiencia de vida y lecturas), tenía la idea de que la escuela como institución era un 

lugar complejo. Con base en las diferentes posturas pedagógicas y sociales y los documentos 

rectores que norman la educación en México, la escuela se describe de forma contradictoria: 

Althusser, por ejemplo, afirma que es un aparato ideológico que reproduce discursos de 

opresión. Teóricos de la pedagogía crítica afirman que la escuela es una extensión de la 

sociedad y, por ello, tiene la tarea de contribuir a la mejora social. Por mi parte, la escuela es 

un espacio de posibilidad, como lo dice Giroux, al hablar de contrainstituciones. 

 Lo que quiero decir es que en la escuela puede ocurrir lo uno y lo otro, o ambas 

situaciones. Pero solo podemos saber la verdad, cierta verdad, al centrar la mirada en una 

situación específica, es decir, al estudiar el proceso educativo en una institución escolar 

definida. Por lo tanto, es necesario dialogar con las personas que habitan el espacio escolar. 



 

105 

 

 Ante ellos, acudí a la metodología de estudio de caso para acercarme a la realidad. El 

conocimiento, resultado de esta investigación, debía ser construido con, por y para los actores 

educativos, por ello me acerqué a los profesores con la intención de “escuchar sus historias… 

[salir] a escena con el sincero interés por aprender cómo funcionan en sus afanes y en su 

entorno habituales, y con la voluntad de dejar de lado muchas presunciones mientras 

aprendemos” (Stake, 2010, p. 15). Quería conocer de su propia voz cómo hacían escuela, 

cómo funcionaba esta en la cotidianidad, acercarme con esa actitud de empatía y humildad, 

dejar de lado mis presupuestos y aprender de y con ellos. 

 De acuerdo con Stake, se habla de un estudio instrumental de casos cuando “nos 

encontraremos con una cuestión que se debe investigar, una situación paradójica, una 

necesidad de comprensión general, y consideraremos que podemos entender la cuestión 

mediante el estudio de un caso particular” (2010, p. 16). En mi interés de investigación había 

algo de esto. El problema de investigación no fue elegido a capricho personal, situación que 

merece la siguiente explicación.  

Desde el año 2012 soy docente de Telebachillerato estatal. De acuerdo con la 

estructura curricular y su división en cuatro áreas de formación propedéutica, y con base en 

mi perfil profesional, imparto las asignaturas del área de Humanidades y Ciencias Sociales. 

De 2012 a 2015, más un periodo de seis meses en 2017, di clases en cuatro centros educativos 

de telebachillerato de diferentes regiones del estado de Chiapas; en todas las ocasiones hubo 

la necesidad de impartir asignaturas que no eran de mi área por la falta de personal docente. 

También, durante dos ciclos escolares y medio, realicé funciones administrativas como 

directora encargada de plantel, esto significa ser directora y docente al mismo tiempo. En el 

periodo de 2015-2017, llevé a cabo actividades como Asesora Técnico Pedagógica, 

principalmente, diseñando e impartiendo cursos de formación para docentes de nivel medio 

superior de Preparatorias y Telebachilleratos estatales.  

Estas experiencias profesionales como parte de Telebachillerato estatal, en diferentes 

espacios, condiciones y roles, me permitieron dialogar con los docentes de este subsistema y 

conocer el sentir de los estudiantes respecto a la escuela. De las diferentes problemáticas que 

resaltan en el Telebachillerato estatal, son la escasa o casi nula infraestructura de los centros 

escolares, la falta de material didáctico (guías, video guías, televisión, reproductores de DVD, 



 

106 

 

principalmente) y la descontextualización de los programas de estudio. De las tres 

problemáticas, me interesé por la tercera. 

En primer lugar, considero que las dos primeras problemáticas son asuntos de carácter 

político y económico que compete a las autoridades educativas, no obstante que los docentes, 

estudiantes y padres de familia realizan gestiones para obtener los recursos mínimos 

necesarios. En segundo lugar y más importante, si no hay infraestructura ni material didáctico 

suficientes y los programas de estudio no se relacionan completamente con el contexto 

escolar, ¿por qué en Telebachillerato estatal hay experiencias educativas positivas de 

estudiantes y docentes? ¿Qué ocurre en los telebachilleratos para que, a pesar de todas las 

situaciones adversas, los individuos que participan de estos espacios estén teniendo un 

desarrollo social, profesional o personal? 

 Por ello, elegía la problemática referida a la descontextualización de los programas 

de estudio, ya que consideré me podía brindar información vasta para entender la escuela y 

lo que ocurre en ella como una realidad única. Puesto que, además, se centra en las acciones 

de los individuos que día a día habitan el espacio escolar. Por todas estas situaciones, el 

problema de investigación surgió de la observación de la realidad y la inquietud para 

comprender qué ocurría. En el siguiente apartado, se explicará cuál fue el proceso de 

selección de la escuela. 

 Con el estudio de caso, no buscaba una respuesta única que permitiera comprender el 

problema para todo el subsistema de Telebachillerato estatal. Tenía la intención de mostrar 

un panorama completo de lo que ocurría en una escuela y conocer de manera exhaustiva y 

rigurosa la realidad que se vive en este centro. Generando así conocimiento que pudiera servir 

para el encuentro con otros centros escolares.  

A futuro, el conocimiento surgido de esta investigación podría servir para tejer redes 

de trabajo colectivo entre los profesores y comunidades y, desde el contexto de cada uno, 

atender la problemática de descontextualización del currículum en las escuelas. Es 

importante aclarar que la descontextualización puede mediarse con las adecuaciones 

curriculares o el aprendizaje situado. La adecuación curricular considera elementos del 

contexto escolar, sin alejarse del discurso hegemónico, para adaptar los contenidos escolares. 

Por otra parte, el aprendizaje situado contextualiza “desde abajo”, es decir, requiere observar 



 

107 

 

las problemáticas y necesidades de los estudiantes y la comunidad para atenderlas a partir del 

currículum, el cual es un medio y no un fin; su propósito es que el conocimiento escolar 

coadyuve en la transformación social.  

Al estudiar el Telebachillerato núm. 74, no pretendía que en todas las escuelas se 

enseñara y aprendiera de la misma forma. Por el contrario, analizaba un caso particular que 

permitiera establecer la necesidad de relacionar los contenidos escolares con la realidad, 

desde una perspectiva social en la que la escuela se asume como un espacio de propuesta y 

transformación. 

3.2.1. Telebachillerato núm. 74 "Romeo Rincón Castillejos": realidad específica 

 En el apartado anterior se describieron los motivos por los que se seleccionó la 

problemática de investigación: una cuestión con la que a diario se encuentran docentes y 

estudiantes del telebachillerato y que debía ser investigada. No obstante, también es 

importante explicar por qué se seleccionó el Telebachillerato núm. 74 “Romeo Rincón 

Castillejos”. 

 El tema de investigación se relaciona con la descontextualización de los planes y 

programas de estudio del nivel medio superior. Esto debido a que los programas se realizan 

de forma centralizada, ateniendo a una realidad concebida desde las instancias elaboradoras 

del currículum. Partiendo de esta premisa, y con la finalidad de situar la problemática, había 

ciertas características para seleccionar la escuela. 

 En primer lugar, la mayoría de los telebachilleratos estatales se encuentran en zonas 

rurales del estado de Chiapas, contexto social diferente al centro del país, donde se crean los 

programas de estudio, es decir, la Dirección General de Bachillerato (DGB). Sin exagerar, 

por las condiciones geográficas y las actividades económicas que se realizan, entre otras, 

podemos decir que son mundos diferentes. La primera condición o criterio de selección fue 

que la escuela estuviera en una zona rural. 

  Derivado de la encuesta intercensal que realizó el Instituto Nacional de Estadística, 

Geografía e Informática (INEGI), en México 7 382 785 millones de personas hablan una 

lengua indígena (Instituto Nacional de Estadística, Geografía e Informática, 2015). Chiapas 

es el tercer estado con hablantes indígenas, lo que representa 27.9% de su población. Con 



 

108 

 

base en ello, consideré que otro criterio de selección de la escuela era que estuviera 

conformada por estudiantes hablantes de una lengua indígena. 

 Otro aspecto importante fue el grado de interacción entre los docentes, los estudiantes, 

los padres de familia y la comunidad. Para hablar de un aprendizaje situado es necesario que 

la escuela traspase el espacio físico y académico, observe la realidad y plantee soluciones a 

las problemáticas sociales. Esto es posible en la medida que los profesores y demás actores 

establecen un “diálogo intercultural de doble vía” (Samaniego Sastre, 2005, p. 5), lo que 

significa un diálogo en condiciones equitativas, donde la voz de cada interlocutor es válida y 

respetada. Diálogo y trabajo colectivo. Debía considerar, por ello, como un tercer criterio de 

selección una escuela donde los profesores se implicaran en la vida de la comunidad. 

 Con respecto a las categorías que debían tener los profesores era que fueran 

participativos, respetuosos de la diversidad, propositivos y comprometidos con su función 

docente. Atendiendo el hecho de que la mayoría de las escuelas de telebachillerato no cuentan 

con la infraestructura adecuada, también puse énfasis en este criterio. Al aplicar los criterios 

de selección a varios centros educativos, se hizo la invitación a los profesores y directivos 

para saber quién estaba dispuesto a participar. 

La participación, en cierta medida voluntaria, era indispensable para generar un 

ambiente armonioso de colaboración. Derivado de todo lo anterior, los profesores del 

Telebachillerato núm. 74 “Romeo Rincón Castillejos”, aceptaron la invitación, aunque de 

manera condicionada: además de leer el proyecto de investigación, querían tener una 

conversación directa conmigo. La conversación con el directivo y el envío del protocolo se 

hicieron a inicios del mes de febrero de 2018. Después de una semana, el director del plantel 

se comunicó conmigo y me citó en la escuela para el día 22 de febrero. Me dijo que había 

mostrado el protocolo de investigación a los docentes, a ellos les parecía buena idea, pero 

querían platicarlo personalmente porque tenían algunas dudas. 

El día que me citaron tenían un evento en la escuela, los estudiantes iban a presentar 

su folleto Tzyapyajpapä ntä kupkuyomoram ‘Narraciones de nuestros pueblos’ (que a finales 

del mes de abril de 2019 presentaron convertido en libro). Este trabajo era resultado de un 

trabajo realizado con el Centro Estatal de Lenguas, Arte y Literatura Indígenas (CELALI), 

en el marco del Día Internacional de la Lengua Materna. Asistí desde temprano y, mientras 



 

109 

 

estaba en la escuela, me pidieron ser maestra de ceremonia para dirigir el programa cultural 

que tenían previsto. Terminé siendo una más en el evento, circunstancia que me permitió 

realizar observación informal y recolectar algunos datos (esto lo explicaré en otro apartado).  

Posteriormente, los maestros y yo nos trasladamos a las aulas ubicadas en la agencia 

municipal. Conversamos acerca del proyecto de investigación, me hicieron preguntas y 

decidieron que sí participaban. Siento que esta forma de “entrada” generó una relación 

recíproca, uno tiene que dar algo para poder recibir. Aunque al principio me sentí rara porque 

no esperaba formar parte de su evento y mucho menos participar en él, considero que, al 

hacerme parte del grupo, aunque haya sido un breve momento, generó un ambiente de 

cordialidad, de respeto y de sinceridad. 

A continuación, se describe a los colaboradores de la investigación como actores 

centrales del proceso.  

3.2.2. Investigar en compañía: ¿informantes o colaboradores?  

 En una visión positivista, el objeto de investigación se encuentra afuera, lejos del 

investigador. Para acercarse a la verdad científica es necesario mantener esa distancia, no 

contaminar el objeto de estudio, lo que dará como resultado verdades más objetivas. Sin 

embargo, como mencionan Sancho y Martínez (2014), “existen problemas y temas de 

investigación sobre los que no podemos avanzar nuestra comprensión sin la colaboración y 

participación directa de los individuos” (p. 226).  

 Atendiendo a esa perspectiva colaborativa de las Ciencias Sociales, al estudiar la 

educación escolar, como hecho social, se debe centrar la atención en el significado que los 

acontecimientos tienen para los individuos. Con fundamento en ello, el giro narrativo de la 

relación entre investigador e investigados, me llevó a nombrar a los profesores como 

colaboradores (Sancho & Martínez, 2014). Al hablar de colaboradores o actores, reconozco 

el valor y participación de los profesores como constructores del conocimiento. 

 Por lo anterior, considero primordial humanizar la investigación desde los 

colaboradores, es decir, hablar de quiénes son los docentes que participaron para poder 

describir a los profesores. Al inicio de los focus group se preguntó a los profesores cómo 

deseaban ser nombrados y si preferían un pseudónimo. Los tres maestros optaron por su 



 

110 

 

nombre real, argumentando que no tenían problemas con ser nombrados así en la 

investigación. También se les pidió permiso y autorización para compartir los siguientes 

datos. 

Como características compartidas, los tres profesores del telebachillerato tienen más 

de 20 años de antigüedad en el subsistema como docentes frente a grupo. En el 

Telebachillerato núm. 74, tienen una antigüedad mayor a 9 años. A nivel de participación 

como actores sociales, los tres profesores han estado activos en los movimientos 

magisteriales significativos para el Telebachillerato estatal: lograron la basificación como 

docentes en el año 2006 y en los movimientos magisteriales de 2013 y 2016 contra la 

Reforma Educativa de 2013. 

 La profesora Paty, como autorizó ser nombrada, tiene 48 años. Es licenciada en 

Pedagogía, con maestría en Educación; adicionalmente, cursó el Diplomado en 

Competencias Docentes del Programa de Formación Docente en Educación Media Superior 

(PROFORDEMS), en la Universidad Pedagógica Nacional (UPN) de Tuxtla Gutiérrez. Su 

experiencia profesional y docente comienza cuando ingresó a telebachillerato el 25 de julio 

de 1994, tiene 25 años de antigüedad. De acuerdo con su perfil profesional, fue contratada 

en el área de Ciencias Sociales y Humanidades. Fue la primera profesora de los tres en llegar 

al Telebachillerato Núm. 74 “Romeo Rincón Castillejos”, en febrero de 2009. Dada la 

rotación de cargos administrativos en la escuela, actualmente está encargada del área de 

Control Escolar, relacionada con la información del alumnado: procesos de 

inscripción/reinscripción, llenado de documentación, elaboración de certificados y 

constancias de estudio, entre otros. 

 El maestro Feliciano estudió la carrera de Ingeniería Agrónoma. Ha estudiado varios 

cursos y diplomados relacionados con el ámbito pedagógico y escolar. En cuanto a su 

experiencia profesional y laboral, tuvo otros trabajos antes de ser docente, entre ellos, 

participó en programas de gobierno para comunidades rurales. Fue de los primeros docentes 

contratados en telebachillerato en 1994, en el área Químico-Biológica. Se incorporó al 

Telebachillerato Núm. 74 en agosto de 2009. Actualmente, es el encargado Becas y Seguro 

Médico de los estudiantes.  



 

111 

 

 Finalmente, el profesor Peter, tiene 57 años. Es licenciado en Administración de 

Empresas, cuenta con maestría y doctorado en Docencia. Ha complementado su formación 

con diversos cursos relacionados con su práctica docente, también estudió el Diplomado en 

Competencias Docentes del PROFORDEMS. En el Departamento de Lenguas de la 

UNACH, concluyó 9 niveles de inglés y 2 de francés. Su experiencia laboral antes de ser 

docente es de 11 años en la Administración Pública en el Gobierno del Estado de Chiapas, 

como parte de la Secretaría de Hacienda del Estado. Fue docente interino en el Centro de 

Bachillerato Tecnológico Industrial y de Servicios 233 (CBTIs 233) y en el nivel de 

secundarias técnicas durante un año. Ingresó al subsistema de telebachillerato en 1995, tiene 

24 años de antigüedad como docente frente a grupo. En 2010 se incorporó al Telebachillerato 

Núm. 74, donde actualmente ostenta el cargo de Director encargado. 

 Una vez terminado el trabajo de campo, puede concluirse que los tres profesores 

muestran una actitud comprometida con la educación, sus estudiantes y la comunidad. Sobre 

ello se profundizará en el capítulo de análisis.  

 Respecto a los estudiantes como colaboradores, se tuvo la participación de 14 jóvenes, 

más adelante se explica a detalle su actuación. Dado que son menores de edad, se pidió 

permiso a los padres de familia y docentes para su participación. Por el mismo motivo, en 

este trabajo se nombrarán solo como “estudiante hombre” y “estudiante mujer”.  

3.2.3. ¿Dónde investigar? Espacios para compartir 

El espacio es simbólico. En la antropología se estudiaba lo que estaba en un espacio 

alejado, en tanto desplazamiento del tiempo, resultando así, un espacio histórico, cargado de 

sentido para las personas que lo habitan y legible a plenitud solo para ellos. Un espacio a la 

vez simbolizado en tanto identidad, relación e historia compartida por un grupo social (Augé, 

1998).  

Laborda (2006) habla del lugar de la memoria, dice que el espacio es indispensable 

para el saber: 

El conocer está ligado al espacio vivido y a la tipología de territorio… El espacio no 

es un mero soporte, una sustancia primaria, sino un canon de realidad, que otorga 

sentido a lo que se percibe, pues integra la ideología, es decir, lo que sigue la lógica 



 

112 

 

propia de las ideas de la comunidad: su conciencia, sus creencias y mitos, sus valores 

y objetivos. (Laborda, 2006, pp. 70-71) 

 He querido iniciar este apartado con estos referentes para sustentar la relevancia de 

hablar y nombrar los espacios de esta investigación. Por una parte, la ciencia desde una 

perspectiva positivista consideraba que existían espacios específicos para aprender. En cierta 

medida, esa idea contradice lo que Laborda menciona en la cita anterior. Para la ciencia 

positivista no se aprende en todos los lugares, para Laborda, siempre que hay conocimiento 

hay un lugar, sea cual fuere. Experiencia y espacio se toman de la mano para generar 

conocimiento. 

  En segundo lugar, en cuanto espacio compartido y vivido, este es simbólico. Citaré 

un ejemplo personal. Nací cerca del mar, el mar tiene un sentido y un significado para mí. El 

mar de siempre es calma y equilibrio, es una parada cuando hay caos, es tranquilidad, es paz. 

El mar evoca lo que aprendí de adolescente. Hay algo en el mar que me hace sentir protegida, 

que renueva mi energía, que aclara mis ideas. Aprendí algo en ese lugar y cada vuelta a él 

revive ese momento y ese saber.  

 Por eso los espacios son importantes en la investigación. En el caso de este proyecto, 

los lugares seleccionados fueron, ante todo, interacción, punto de encuentro. Era necesario 

tener espacios adecuados que permitieran la discusión y reflexión entre los docentes y 

estudiantes. Pero, también, debían ser lugares significativos para los actores, que tuvieran un 

sentido y un significado. 

 Trataré de explicitar cómo fue el proceso para elegir los espacios de investigación. 

En un primer momento, dado que algunos autores recomiendan que el lugar de reunión sea 

ajeno a los participantes, recomendé que los grupos de discusión se llevaran a cabo en algún 

espacio fuera de la institución. Los profesores se negaron porque querían que los estudiantes, 

padres de familia y comunidad, los vieran trabajar, además, las sesiones se llevaron siempre 

en horario de clases, después de la hora de receso.   

 Esta respuesta me hizo pensar que los docentes tienen una definición flexible de lo 

que son las actividades escolares. De hecho, algunas acciones de su planeación didáctica 

salen del paradigma tradicional: no todo ocurre dentro del aula o la escuela, ni son los 

docentes los únicos actores que pueden enseñar algo. El espacio escolar como algo simbólico 



 

113 

 

está abierto a la diversidad de actividades que contribuyen a la construcción del 

conocimiento. El aula se convirtió en un espacio para construir el conocimiento de una forma 

dialógica. 

 Cuando la escuela terminó de construirse, excepto el salón de 1º semestre, dos de las 

aulas, la de 3º y 5º semestre, eran de concreto, con ventiladores, pizarrón y mobiliario nuevo. 

La de 1º era una galera de palma, con piso de tierra, el mobiliario no era nuevo y unas lonas 

fungían como paredes. 

 La última reunión con los profesores se llevó a cabo en el salón de 5º semestre en las 

instalaciones nuevas. Cabe recalcar el sentido que la escuela recién construida tenía para los 

docentes. Las ocasiones que los visité en la escuela nueva se mostraban más amables y 

relajados, querían mostrarme los espacios con los que contaban, las acciones que estaban 

realizando para mejorarla. Era su lugar, su escuela.  De esta manera, la nueva escuela se 

convirtió en un espacio importante para los profesores, significaba un logro, el haber 

conseguido tener un espacio adecuado para el proceso de enseñanza y aprendizaje. 

Simbolizaba la materialización del trabajo colectivo: la gestión de los profesores, el apoyo y 

mano de obra de los padres de familia, y las actividades de embellecimiento llevadas a cabo 

por los estudiantes y maestros.  

 El último espacio de investigación fue la plaza cívica de la escuela. El evento al que 

me invitaron los profesores se realizó ahí, de manera que pude llevar a cabo una observación 

informal que me permitió conocer ciertos aspectos relevantes en la investigación. Durante la 

presentación del folleto Tzyapyajpapä ntä kupkuyomoram ‘Narraciones de nuestros 

pueblos’, elaborado por los estudiantes, pude observar la relación entre docentes, estudiantes 

y comunidad. La plaza cívica es un punto de reunión para actividades escolares diversas, 

abierto a la comunidad. 

3.2.4. Aplicación de las técnicas de investigación en la realidad 

Después de hablar de la selección de la escuela, caracterizar a los colaboradores y 

describir los espacios de investigación, es necesario precisar cómo se conjugó realidad y 

metodología. Una metodología cualitativa, donde se inscribe el estudio de caso, nos permite 



 

114 

 

comprender que el conocimiento no es algo preexistente que se encuentra en la investigación, 

sino una construcción que las personas realizan a través de sus interacciones. 

Seleccioné técnicas de investigación que permitieran el desarrollo de las actividades. 

En un primer momento, para construir el conocimiento socialmente, se necesitó el encuentro 

con las personas, por ende, requería técnicas que me permitieran el diálogo, el 

desdoblamiento de los colaboradores en el discurso. Bajo el supuesto de que existen muchas 

realidades, diversas porque las personas que las viven no son las mismas, necesitaba técnicas 

donde los propios actores (los maestros en este caso) expresaran qué es la escuela, cómo la 

viven, cómo se construye y constituye el espacio escolar. 

3.2.4.1. Grupos de discusión 

Para poder trabajar con los colaboradores principales y conocer su punto de vista 

sobre el problema de investigación, buscaba una técnica que me permitiera escuchar su voz 

y trabajar en grupo porque esto “facilita la discusión y activa a los participantes a comentar 

y opinar aún en aquellos temas que se consideran como tabú, lo que permite generar una gran 

riqueza de testimonios” (Hamui-Sutton & Varela-Ruiz, 2013, p. 56). 

En las técnicas grupales existe esa exposición e intercambio de ideas, como en la vida 

cotidiana. La experiencia grupal nos permite construirnos socialmente. Al respecto, Canales 

y Peinado señalan que:  

La ideología social no se origina en alguna región interior (en las "almas" de los 

individuos en proceso de comunicación), sino que se manifiesta globalmente en el 

exterior: en la palabra, en el gesto, en la acción. En ella no hay nada que fuese interior 

y no expreso: todo está en el exterior, en el intercambio, en el material y, ante todo, 

en el material verbal. (Canales & Peinado, 1999, p. 290) 

El conocimiento, al ser social, requiere un diálogo entre personas donde cada 

individuo se muestra, es interpretado por los otros, por él mismo, se reconfigura. En este 

proceso el conocimiento que se construye es individual en la medida que cada persona lo 

subjetiva y socializa en el sentido de necesaria relación con el otro para repensarse. Por ello, 

la primera técnica de investigación a la que recurrí fueron los grupos de discusión o focus 

group. 



 

115 

 

 Como mencioné anteriormente, es en el discurso donde podemos saber lo que 

piensan, sienten y viven las personas, es la palabra (oral y luego escrita) la unidad tangible 

susceptible a interpretación. El discurso que se genera entre tres o más personas se vuelve 

social, es decir, cada individuo aporta su opinión sobre un tema, pero estos 

desencuentros/encuentros que tienen durante la conversación dejan una especie de sedimento 

que ya no es ni de uno ni de otro, sino de todos. Por tanto, entenderemos grupos focales27 

como: 

Conversación grupal, pero lo es de un grupo que empieza y termina con la 

conversación, sostenida, además, como un trabajo colectivo para un agente exterior 

(una tarea), y bajo la ideología de la discusión como modo de producción de la verdad 

("de la discusión nace la luz"). (Canales & Peinado, 1999, p. 292) 

Cabe puntualizar que autores como Pando y Villaseñor (1996) y Amezcua (2003), 

incluyen a los grupos de discusión o focales en una de las tipologías de entrevistas grupales. 

La necesidad de nombrarlos grupos de discusión surge porque una de sus características con 

respecto a otras entrevistas grupales, es que tienen un guion menos estructurado, como en el 

caso de este trabajo. Además, el entrevistador cumple el papel de un moderador, con la 

intención de permitir que fluya la conversación libre y recrear la realidad en la mayor medida 

posible.  

Por otra parte, utilizar la técnica de grupos focales era congruente con la idea de que 

el investigador no es el dador de conocimiento. En los grupos, los docentes pudieron sentirse 

los protagonistas y mi papel como investigadora fue “menos directivo y dominante, 

propiciando un clima de mayor libertad y apertura” (Álvarez-Gayou J., 2003, p. 129). Ambos 

aspectos permitieron hablar de temas que no se encontraban dentro del guion del focus group 

pero que podían aportar al trabajo de investigación. Aunque contaba con una guía temática 

para cada sesión, en varias ocasiones permití que los profesores integraran otros temas que 

aportaban a la reflexión. 

 
27 Como menciona Álvarez-Gayou J. (2003), varios autores utilizan el término “grupos focales” o “grupos de 

discusión” aludiendo a una técnica similar, de hecho, algunos incluyen a los grupos de discusión como un tipo 

de grupos focales y viceversa; por lo que para esta investigación se utilizarán los términos de forma indistinta, 

aludiendo a una técnica de investigación social conversacional.   



 

116 

 

Los docentes lograban sentirse en confianza y como los actores principales. Podían 

percibir que eran quienes conocían la realidad que me interesaba investigar, que su opinión 

era tomada en cuenta. El conocimiento que ellos construían en las sesiones del grupo de 

discusión tenía un valor para mí; es decir, la intención de tener una actitud menos protagónica 

como investigadora, permitía que ellos se sintieran valorados e individuos activos del proceso 

de construcción del conocimiento. 

Durante los meses de mayo a noviembre de 2018, se llevaron a cabo cinco sesiones 

de trabajo con el focus group conformado por los tres docentes del Telebachillerato Núm. 

74. En la primera sesión trabajamos sobre un panorama general del tema de investigación, 

un recorrido histórico del Telebachillerato en Chiapas y algunos supuestos teóricos que 

guiaban la investigación para que los docentes estuvieran conocedores del tema. También 

pudimos conversar sobre el significado de la escuela para ellos, sus supuestos y creencias. 

 De la segunda a la cuarta sesión se tenía la intención de elaborar planes de clase bajo 

el enfoque del aprendizaje situado, dicha elaboración sería de forma dialógica y que no 

pareciera un trabajo extra para los profesores. En consecuencia, conversamos sobre 

elementos que son indispensables en la planeación didáctica, el sentido giró en que ellos 

mostraran lo que conocían del contexto escolar en el que trabajan y cómo llevaban a cabo 

sus clases. En la segunda sesión, elaboraron un perfil del estudiante con las características 

académicas, personales, familiares, etc., que ellos consideran tienen relación con el proceso 

escolar. 

En la tercera sesión se realizó un diagnóstico de la comunidad: tipo de población, 

problemáticas sociales, historia y demás características que son consideradas en la planeación 

de su clase. Aquí también se pudo observar la actitud de los maestros respecto al contexto 

social en el que laboran, es decir, si existe un sentido de pertenencia con la comunidad y si 

creen que la escuela es una institución no relacionada con la vida social o se incluye en ella. 

 Durante la cuarta sesión se leyó y retroalimentó la producción escrita que realizó uno 

de los docentes sobre los temas abordados en la segunda y tercera sesión. De igual forma, 

cada uno comentó un plan de clase que llevaron a cabo y con el cual se sintieron satisfechos, 

y por qué el resultado que se obtuvo con los estudiantes les generó cierta felicidad o grado 

de bienestar. 



 

117 

 

 La quinta sesión fue para escuchar el sentir de los docentes respecto al trabajo de 

investigación. En las primeras cuatro sesiones yo anotaba en el pizarrón las ideas que ellos 

resaltaban a manera de lluvia de ideas. Lo último fue una conversación cara a cara, sobre su 

sentir acerca de la investigación, de la escuela y las propuestas para mejorar el proceso 

educativo escolar. 

Los grupos de discusión fueron un espacio de interrelación entre los profesores. Con 

base en ellos se pudo conocer lo que los docentes pensaban y por qué pensaban de esa forma. 

En ese sentido, durante las discusiones hubo tensiones y desencuentros entre los docentes. 

Desde mi perspectiva, estos momentos fueron los más enriquecedores, porque los maestros 

entablaban una conversación auténtica, olvidaban que estaba presente. Era como si se 

olvidaran de mi presencia y, entonces, si alguno de ellos no estaba de acuerdo con el otro, lo 

cuestionaba, exponía su punto de vista. La otra persona respondía, argumentaba, iba más allá.  

Los profesores encontraron un espacio de conversación donde pudieron hablar temas 

que les interesaban desde su práctica docente. En el día a día, quizá de manera informal, ellos 

habían abordado esas temáticas, pero no había pasado de un comentario anecdótico o 

preocupación. En varias ocasiones los docentes hacían frases del tipo “esto lo comentamos”, 

“como hemos platicado”, los temas relacionados con la investigación estaban ahí, pero 

habían sido tratados de forma diferente:  

Hay otra cosa que me está llamando la atención, maestro, y le estaba comentando 

ayer a la maestra, que ahí en segundo semestre, el caso de un alumno, que de plano 

es una papa [al que se le dificulta el aprendizaje escolar], me dice “Ya me está 

gustando matemáticas”. (Maestro Peter, grupo de discusión, 26 de abril de 2018) 

 El grupo de discusión permitió reflexionar sobre ciertas problemáticas, el sentido 

semi formal de la discusión posibilitaba pensar y repensar las situaciones. La intención 

comunicativa de poner un tema sobre la mesa para opinar sobre él generaba un espacio de 

decir y desdecir, contradecir, replantear. Quizá al terminar el grupo de discusión no volviera 

a hablarse del tema, pero existía previo al grupo, creo que el expresarlo, aunque sea una única 

vez, les dejaba algo, les permitía tomar mayor conciencia de su contexto. 

Los grupos focales surgieron por una razón específica, la recogida de información 

para el trabajo de investigación. Pero al generarse en un ambiente artificial conversacional, 



 

118 

 

que los autores llaman placer del habla, permitió que los docentes se sintieran más cómodos 

que, si en un principio cuidaban las formas, al final se fueran olvidando de ellas y se 

expresaran libremente. Finalmente, cuando la opinión se expresa para y ante otros, se puede 

verificar su validez, pertinencia, adecuación y verdad. Cuando un docente decía algo y el otro 

refutaba o apoyaba, o presentaba un ángulo distinto desde el cual valorar las situaciones, 

teníamos una visión más completa del tema. 

 Cuando se habla de hacer currículum, las miradas se dirigen hacia los especialistas en 

el tema y, con suerte, hacia los maestros que están frente a grupo. En este trabajo se intenta 

hablar de un conocimiento y aprendizaje situados, el currículum en el contexto y la 

cotidianidad, por ello se recogió la voz de los profesores como hacedores de currículum 

escolar, desde las necesidades del contexto y con cierta perspectiva política de 

transformación social. 

 Pero existen otras voces que, desde mi perspectiva, son importantes cuando se piensa 

en aprendizaje situado y decolonizar el currículum escolar. La escuela, para ser un espacio 

de transformación social, tiene que ser más participativa e incluyente, atender las necesidades 

locales y globales de la sociedad. En consecuencia, no podía ignorar la voz de los estudiantes 

en la construcción del conocimiento escolar. 

 Por esta razón, en el mes de octubre de 2018, a manera de primer acercamiento con 

las y los estudiantes para posteriores investigaciones, se realizó un grupo de discusión con 

los estudiantes. El objetivo principal era contar con la participación de ellos y permitirles un 

espacio de reflexión y opinión. La selección de los estudiantes fue realizada por los docentes, 

se contó con la participación de mujeres y hombres de los tres semestres. 

 Al grupo acudieron 14 estudiantes entre 14-18 años. Se conformó de 12 mujeres y 2 

hombres: 4 estudiantes de primer semestre, 4 de tercero y 6 de quinto (3 del área de Químico-

Biológico y 3 de Económico-Administrativo). Al inicio del grupo, se comentó que el tema 

era la construcción del conocimiento en el aula, en consideración de cómo daban clases sus 

profesores, cómo participaban los estudiantes, además de su opinión y sentir acerca de la 

escuela. La participación sería libre, yo haría las preguntas y quien quisiera responder 

levantaría la mano para tomar el turno.  



 

119 

 

 Con el grupo de estudiantes había un guion de entrevista más estructurado en relación 

con los profesores, que fue por temática. A pesar de la timidez, hubo jóvenes muy 

participativos. En algunos momentos, se generó una discusión entre ellos, con base en 

diferencias de opinión. Al tratarse de un guion semiestructurado, en función de las respuestas 

de los jóvenes, agregué o profundicé algunas preguntas que eran de interés para la 

investigación. 

3.2.4.2. Observación 

 Conocemos el mundo por la observación, la que hacemos con los cinco sentidos. La 

diferencia entre la mirada cotidiana y la científica es que la segunda ocurre de forma 

sistemática. En el enfoque cuantitativo se cree que el investigador debe alejarse de su objeto 

de estudio para que el resultado sea confiable, objetivo. Por el contrario, la perspectiva 

cualitativa considera que no hay observación donde el investigador no sea participante; al 

respecto, se retoma la clasificación de Junker (en Álvarez-Gayou J., 2003): observador como 

participante y participante como observador. 

 Para la primera tipología, el “observador como participante”, se requiere que el 

investigador observe sin adquirir responsabilidades en el grupo. En el mes de noviembre, 

antes de la última sesión con los profesores, asistí a observar las clases de los maestros para 

triangular la información entre lo que decían y hacían. Mi intención no era acusatoria, se 

intentaba complementar la información obtenida en los focus group y enriquecer el estudio 

del Telebachillerato núm. 74. 

La observación de las clases significaba ir de la palabra a la práctica docente, 

descubrir detalles que en el discurso no pudieran verse. El espacio áulico ocupado por los 

docentes y estudiantes, en un día normal -evidenciando mi presencia-, fue la oportunidad 

adecuada para observar la interacción entre ambos actores, las actitudes y valores. Al ser un 

“observador como participante”, los estudiantes y maestros sabían que estaba en el grupo, 

pero no interactuaban conmigo. 

 Anteriormente me referí al hecho de cómo me acerqué a los profesores para iniciar el 

trabajo de investigación. En palabras de Junker, fui un “participante como observador”: 

“Resulta más naturalista y consiste en que el investigador se vincule más con la situación que 



 

120 

 

observa; incluso, puede adquirir responsabilidades en las actividades del grupo que observa. 

Sin embargo, no se convierte completamente en un miembro del grupo” (Álvarez-Gayou J., 

2003, p. 105). Cuando el director del Telebachillerato me invitó para ser la maestra de 

ceremonia en el evento que realizaban, me asignaron responsabilidades en beneficio de la 

escuela, en cierta medida, fui una más del grupo por un breve momento. 

Esta observación inicial fue útil para la investigación por dos razones. La primera, 

expuesta anteriormente, porque me permitió romper el hielo con los profesores para que ellos 

aceptaran participar. Desde el inicio se estableció un ambiente cordial, respetuoso y, sobre 

todo, de confianza. La segunda porque observé el ambiente escolar, la interacción entre 

docentes-estudiantes-padres de familia-comunidad, en condiciones normales. Las personas 

estaban ocupadas en la realización del evento, no focalizaron toda su atención en mi presencia 

pues me vieron como una más, por ello actuaron de manera natural. 

Los grupos de discusión y la observación se conjugaron con el cuaderno de notas. 

Este último me sirvió para registrar la información obtenida de las observaciones, al término 

de los grupos de discusión también hacia anotaciones complementarias y, lo más importante, 

me permitió tener la información del último grupo de discusión con los profesores (hecho 

que comentaré en el siguiente apartado). 

3.2.5. La importancia de planear y saber improvisar 

 He querido dedicar este apartado, con la intención de humanizar mi trabajo como 

investigadora, para reflexionar sobre algunas situaciones que ocurrieron durante el proceso 

de investigación. La primera dificultad con la que me encontré fue la selección de la escuela. 

Como mencioné anteriormente, con base en la teoría y mi experiencia como profesora de 

Telebachillerato estatal, identifiqué ciertas características con las que debía contar la escuela 

donde se llevara a cabo el estudio.  

 En los meses de diciembre y enero, intenté contactar con algunas de las escuelas que 

consideré cumplían con las características. Por diferentes razones, estas primeras escuelas se 

negaron. Destaco el caso de una escuela donde el grado de control que ejerce la comunidad, 

resultó un elemento adverso para mis intereses de investigación.  



 

121 

 

Contacté con el director de la escuela vía telefónica, él me dijo que le parecía 

interesante participar en el proyecto; sin embargo, hizo énfasis en el hecho de que la 

comunidad era quien tomaba las decisiones y, por experiencias anteriores, no aceptaban la 

presencia de agentes externos. Aun así, me dijo que le enviara el proyecto para que lo 

analizaran con los otros profesores y le comentaran a la comunidad. La última vez que hablé 

con él, supe que los profesores no tenían problema en participar en el proyecto, pero cuando 

presentaron la propuesta a la comunidad, las autoridades principales no dieron la 

autorización. 

Admito que me frustré un poco por las negativas recibidas, especialmente por este 

caso en particular. Me parecía que era un lugar propicio para realizar el estudio. Hubo un 

momento en que me replanteé cambiar el tema de investigación; sin embargo, mi interés por 

estudiar una realidad propia como docente, me llevó a seguir buscando escuelas que 

cumplieran con los criterios. Por ello agradezco a los profesores del Telebachillerato núm. 

74, por brindarme su confianza y abrir las puertas de su centro de trabajo a otras formas de 

hacer escuela. Pero, sobre todo, porque se dieron y me dieron la oportunidad de repensar el 

sentido y significado de la escuela en la vida social. 

 Un segundo momento para el que no estaba preparada, fue el primer acercamiento 

con el Telebachillerato núm. 74. Narré que, para aceptar el proyecto, los profesores me 

invitaron a un evento, sin que yo tuviera conocimiento de ello. Recuerdo que días anteriores 

había revisado el protocolo de investigación, en cuanto estructura y redacción, lo envié a los 

profesores, lo estudié para poder resolver dudas que me plantearan; en resumen, me sentía 

preparada para presentar mi proyecto. 

 Por ello mi sorpresa fue muy grande cuando me pidieron ayuda para dirigir el 

programa. Pude haber dicho que no, que no iba preparada. Creo que, por intuición, me di 

cuenta de lo negativo que era rechazar la petición. No solo observé una dinámica escolar que 

me abría el panorama de cómo era el Telebachillerato núm. 74, lo más importante fue el 

vínculo que se creó con los profesores. Cuando terminó el evento y conversamos del 

proyecto, se había roto el hielo entre investigador-colaboradores y había cierta identificación 

que se construyó hablando de nuestras experiencias docentes, mientras afinaban los últimos 



 

122 

 

detalles del evento. Esta actividad no planeada sirvió de base para establecer una relación 

amigable y de confianza con los actores de la investigación. 

 Finalmente, un investigador debe tener un plan. Mejor dicho, muchos planes. En las 

primeras cuatro sesiones con los profesores y la de los estudiantes, utilicé la grabadora de 

voz. También hice anotaciones en el pizarrón a manera de lluvia de ideas. Al finalizar, hacía 

registros en mi cuaderno de notas. Las sesiones con los profesores eran dinámicas, entonces 

me mantenía de pie, principalmente para anotar en el pizarrón. El quinto grupo de discusión 

con los profesores estaba visualizado como un espacio de reflexión del proceso de 

investigación. Entonces generé un ambiente de círculo de discusión. Me senté con ellos, puse 

la grabadora, comencé la plática y registré ideas que me parecían relevantes. 

 Sin saberlo, había recurrido a un plan “b”. Por alguna extraña razón tecnológica, no 

se grabó una parte del grupo de discusión. Por suerte, la información no estaba perdida, tenía 

las notas que había realizado. Así que al terminar el grupo y darme cuenta de lo ocurrido, me 

puse a recordar y escribir, para enriquecer lo que ya tenía en el cuaderno.  

 Por ello, los investigadores no pueden fiarse de un medio de recogida de datos. Se 

debe poner mucha atención a los recursos tecnológicos que usamos, ver su factibilidad y 

corroborar su funcionamiento. No siempre se corre con la suerte de tener un plan alternativo, 

aunque deberíamos estar preparados para diversas situaciones que puedan presentarse. 

3.3. Tratamiento de la información 

 ¿Qué hacer con la información que se obtiene a través de los grupos de discusión, 

conversaciones informales y observaciones? Supongo que es una pregunta con la que todos 

los investigadores nos topamos en algún momento. 

 En primera instancia necesitaba tener toda la información en un formato donde 

pudiera analizarla. Por esta razón utilicé el programa ATLAS.ti para transcribir las 

grabaciones de los grupos de discusión. Posteriormente, relacioné los documentos obtenidos 

de las transcripciones con los de las observaciones, lo registrado en el cuaderno de notas y 

algunos textos y videos teóricos.  

 Para iniciar con el proceso de categorización, analicé los textos de Lave y Wenger 

(1991) y de Haraway (1995), y también el video de la UAM Cuajimalpa Oficial (2019). A 



 

123 

 

partir de ellos, identifiqué ciertas características y elementos del conocimiento y aprendizaje 

situados. Las primeras categorías de análisis, con base en la teoría revisada, me permitieron 

hacer un primer ordenamiento de la información obtenida en la recogida de datos. El 

resultado de esta categorización fue el siguiente:  

Núm. Categoría A qué hace referencia/Definición Número de 

citas 

1 Comunicación verdadera Generar una comunicación verdadera, 

incluyente y apegada a la realidad de las 

personas. Es decir, dar voz a cada actor, que 

cada uno tenga la posibilidad de decir, de 

aportar. 

18 

2 Ir más allá Crear artefactos de pensamiento situado, es 

decir, aprovechar el espacio en el que 

estamos (institucional o no) para producir 

conocimiento y actos que nos permitan vivir. 

David Gutiérrez dice: "Desarticular las 

obligaciones que nos toca como 

académicos... ¿Pero por qué no utilizar ese 

artefacto para producir un tipo de actos 

concretos y políticos que permitan 

reorganizar la vida de todos aquellos que 

hacemos parte de un seminario". (UAM 

Cuajimalpa Oficial, 2019) 

21 

3 No hay respuestas absolutas No romantizar la producción del pensamiento 

situado. Lo que se crea en colectivo es una 

posibilidad, su posterior análisis y evaluación 

nos permitirá ver avances, contras, cambios 

que deben hacerse.  

No podemos creer que la respuesta a la que 

llegamos en colectivo es la única, sino a la 

que pudimos llegar en ese momento; 

posteriormente debemos seguir 

construyendo, no parar. 

5 

4 Para mí y para los Otros El pensamiento/conocimiento situado 

significa pensar en mí y en los demás, pensar 

que soy un ser en una sociedad, que lo que 

hago por los Otros repercute en mí:  

David Gutiérrez menciona: "Lo que he hecho 

yo en Morelia, Michoacán, para tratar de 

sobrevivir, pero no solo vivir yo, sino que 

todas y todos aquellos a los cuales estoy 

implicado, podamos vivir". (UAM 

Cuajimalpa Oficial, 2019) 

6 



 

124 

 

5 Pensamiento/conocimiento 

situado 

El conocimiento situado (relacionado con el 

contexto donde se produce) es crítico, social, 

histórico, colectivo, público, analítico, mueve 

al cambio en función de acciones que se 

emprenden desde las personas que viven 

cierta realidad.  

55 

6 Posicionamiento/Responsabilidad Ocupar un lugar significa responsabilidad en 

nuestras prácticas. 

16 

7 Trabajo colectivo Para generar un conocimiento situado, es 

necesario que las personas discutan, 

conversen, no se trata de asimilar o "pegar" 

las ideas de todos para que se vean reflejados; 

sino de una reflexión de ideas individuales 

que genera un encuentro. 

31 

Tabla 1. Primera categorización. 

 El ejercicio de categorización fue un proceso emergente, la información se redujo de 

manera inductiva. No podía basarme solo en la teoría porque estaría limitando la posibilidad 

de análisis de la información. De acuerdo con el enfoque y tema de estudio de este trabajo de 

investigación, la idea central es que todos construimos conocimiento y que este se hace en 

contexto para responder a las necesidades de la comunidad donde surge. Si las categorías 

emanaban desde las voces de otros, entonces estaba faltando al trabajo mismo y a los 

colaboradores. Analizar la información con categorías ajenas significaba, en cierto grado, 

colonizar el conocimiento. 

 Además, por el hecho de considerar categorías teóricas, una parte de la información 

recogida no encajaba con ninguna de ellas, se necesitaban otras. Por lo tanto, sin descartar 

las categorías existentes, cree nuevas a partir de la información recogida. En un sentido trans-

moderno (Dussel, 2000), la investigación desde los Estudios Culturales debe permitir un 

diálogo entre la teoría científica y las personas que viven la realidad. Es una forma de 

revalorizar el saber de las personas, de romper con la idea de que el mundo debe ajustarse a 

la teoría. 

 Por consecuencia, se agregaron las siguientes categorías de análisis: 

Núm. Categoría A qué hace referencia/Definición Número de 

citas 

8 Educación desde el Estado Opiniones sobre la educación como una 

imposición del Estado. Posicionamiento político 

respecto a la escuela como un aparato ideológico. 

19 



 

125 

 

9 Docente como actor social Comentarios sobre luchas sociales, laborales… El 

docente que no solo enseña el currículum sino que 

genera acciones y reflexiona sobre ello: 

“En cambio hubo un grupito que dijimos, “sí 

podemos”, porque al final somos pueblo y nosotros 

debemos decidir el sentido de las leyes. Y por eso 

no coincidimos con la mecánica del Estado que 

quiere vernos sumisos, hay un bloque opositor y en 

ese contexto estamos nosotros”.  (Maestro 

Feliciano, focus group 1, 22 de marzo de 2018) 

17 

10 El conocimiento desde 

fuera 

Reflexiones y postura respecto al conocimiento 

escolar enmarcado en los programas de estudio, en 

el sentido que no atiende la diversidad de saberes 

(del ser, del estar, del conocer, del hacer): 

“Los que hemos estado siguiendo la Reforma 

educativa del 2013, entendíamos el fin, nosotros le 

llamamos la mal llamada reforma educativa. Esa 

partecita que toca, ya lleva a quien va dirigido, a 

Oaxaca, a Guerrero, Michoacán, incluso Chiapas, 

con los planes diseñados por los zapatistas porque 

tenían sus propios planes de estudio. De hecho en 

Michoacán, donde hay una oposición fuerte, tenían 

sus propios planes y programas de estudio y lo 

hicieron oficial y tuvieron resultados (aludiendo a 

buenos resultados), que no son de la SEP. Con el 

fragmento que se señala de los programas dictados 

por la SEP, quieren a fuerza imponer esa parte, sin 

tomar en cuenta las regionalidades, la diversidad 

que tiene el país, la parte de la ley lo dice, que en 

la realidad sólo se habla de la educación 

estandarizada”. (Maestro Feliciano, grupo de 

discusión, 22 de marzo de 2018) 

13 

11 Compartir experiencias 

 

Redes de conocimiento, la constante de dialogar 

con profesores de otras escuelas. Y, a la vez, con 

los estudiantes, los padres de familia y la 

comunidad. 

Espacios de desencuentro/encuentro. Aunque el 

conocimiento es situado, es importante compartir 

las experiencias en el proceso de construcción del 

conocimiento. El diálogo con otros actores y 

contextos nos permite conocernos y conocerlos, es 

decir, relacionarnos socialmente pero, también, 

cuando se mira a las demás personas se mira a uno 

mismo, se toma conciencia de la diversidad. 

26 

12 Nadie es dueño del 

conocimiento 

Reconocer que cada persona (estudiante, 

comunidad, padres de familia, etc.) es capaz de 

construir conocimientos, que posee conocimientos 

que yo no tengo. Aceptar que la escuela es un 

espacio donde todos aprendemos y enseñamos. El 

pensamiento situado requiere una actitud humilde, 

22 



 

126 

 

en cuanto reconocerme que no sé todo y que con el 

Otro puedo construir de forma recíproca. 

13 Oportunidades Las personas nos contradecimos, a veces en el acto, 

otras en la palabra. Estos espacios más que ser 

vistos como algo negativo, se prestan a la 

reflexión, a la discusión donde nos exponemos y 

encontramos. Tenemos normalizadas ciertas 

actitudes y formas de actuar, de manera que es 

común encontrar desencuentros en nuestros 

discursos y acciones. 

Estos desencuentros deben ser analizados como 

oportunidades para continutar reflexionando y 

construyendo otros discursos. 

24 

14 Aspiraciones Deseos sobre lo que se quiere para la escuela, el 

estudiante, la comunidad. 

Se piensa en un tipo de sociedad, por ello se intenta 

contribuir en la formación de estudiantes con 

ciertas características. El perfil de egreso desde la 

realidad. 

12 

15 ¿Para qué sirve la escuela? 

 

Respuestas a esta pregunta desde quienes viven la 

escuela. El espacio escolar como posibilidad de 

contrainstitución.  

La educación escolar como un factor de cambio 

que va más allá de la enseñanza del currículum, 

busca un conocimiento que nos permita generar 

formas de vida más dignas, ser personas que 

cuestionen su realidad y generen acciones de 

cambio. 

34 

16 ¿Quién es el estudiante? Caracterización de los alumnos por parte de los 

profesores. Conocer las opiniones y actitudes de 

los profesores como figura de autoriadad, respecto 

a los estudiantes. 

34 

17 ¿Dónde estamos? Descripción del contexto por parte de los 

profesores. Permite observar el grado de 

involucramiento de los profesores con la 

comunidad. 

29 

18 Familia Opiniones acerca de los padres y madres de familia 

o tutores de los estudiantes. La intención es 

observar cómo participa la familia en el proceso 

escolar. 

27 

19 ¿Qué es la escuela? Definiciones desde los actores, permite entender el 

sentido y significado de este espacio desde las 

personas involucradas. 

6 



 

127 

 

20 Actitudes que favorecen el 

aprendizaje 

Escuchar desde los estudiantes qué actitudes o 

acciones de los profesores generan un ambiente de 

aprendizaje armónico y favorable. 

19 

21 Historia de 

Telebachillerato 

Esta categoría surgió para contrastar la historia 

ofical del Telebachillerato estatal con la voz de los 

profesores que han sido parte del proceso. 

12 

22 Funcionamiento de 

Telebachillerato 

En función del capítulo 1 donde se habla del 

funcionamiento administrativo del 

Telebachillerato, esta categoría permite observar 

cómo ocurre este elemento administrativo en una 

escuela concreta. 

2 

Tabla 2. Segunda categorización. 

Se obtuvieron 448 citas organizadas en 22 categorías de análisis. Conforme las citas, 

consideré los posibles nombres para las categorías, especialmente con las que surgieron a 

partir de la información de los colaboradores. En un ejercicio más genuino de construcción 

del conocimiento de forma situada con los actores involucrados, agrupé categorías que 

estuvieran relacionadas. Finalmente, las categorías de análisis definitivas se organizaron de 

la siguiente manera para su análisis: 

Núm. Categoría Subcategorías 

1 Nuevo Carmen Tonapac: identidad migrante • ¿Dónde estamos? 

2 Telebachillerato núm. 74: historia y presente • Historia del Telebachillerato 

• Funcionamiento del Telebachillerato 

3 Yo también soy pueblo: posicionarse en el mundo 

(reflexiones políticas y pedagógicas) 
• Posicionamiento/Responsabilidad 

• Educación desde el Estado 

• Aspiraciones 

4 Transformadores sociales: el docente en la 

cotidianidad 
• Docente como actor social 

• Para mí y para los Otros 

5 Sentirse cómodo: actitudes que favorecen el 

aprendizaje 
• Actitudes que favorecen el aprendizaje 

• Comunicación verdadera 

• Nadie es dueño del conocimiento 

• Ir más allá 

6 La escuela es un motor de cambio • ¿Qué es la escuela 

• ¿Para qué sirve la escuela? 



 

128 

 

7 Aprendizaje situado: “Lo que veo acá y puede ser 

útil, por eso lo hago” 
• Pensamiento/conocimiento situado 

• Trabajo colectivo 

• Ir más allá 

• Posicionamiento/Responsabilidad 

8 Los estudiantes, su entorno familiar y comunitario • ¿Quién es el estudiante? 

• Familia 

• ¿Dónde estamos? 

9 Comunicación verdadera • Comunicación verdadera 

• ¿Quién es el estudiante? 

• Nadie es dueño del conocimiento 

10 Comunidad, la escuela como un espacio abierto • Ir más allá 

• Compartir experiencias 

• Nadie es dueño del conocimiento 

11 Compartir experiencias • Compartir experiencias 

• Trabajo colectivo 

• Familia 

12 Alternativas educativas desde la escuela • Ir más allá 

• Posicionamiento/Responsabilidad 

13 “La escuela mejora tu condición social” • Oportunidades 

• ¿Qué es la escuela? 

• ¿Para qué sirve la escuela? 

• ¿Quién es el estudiante? 

• Educación desde el Estado 

14 Oportunidades • Oportunidades 

• Educación desde el Estado 

• ¿Dónde estamos? 

Tabla 3. Categorización final. 

 A continuación, se explica cada una de las categorías de análisis para su comprensión. 



 

129 

 

1. Nuevo Carmen Tonapac: identidad migrante 

 En esta categoría y apartado, retomé citas de “¿Dónde estamos?” que me permitieran 

describir la comunidad, en el sentido del contexto donde se desarrolla la situación a 

investigar. La categoría se forma del nombre de la comunidad donde se encuentra ubicado el 

Telebachillerato núm. 74 “Romeo Rincón Castillejos”, y de una característica que es 

constante en textos relacionados con la comunidad y en la información proporcionada por 

los profesores. La identidad migrante es una característica fundamental que explica una 

buena parte de la vida en Nuevo Carmen Tonapac.  

2. Telebachillerato núm. 74: historia y presente 

 En el capítulo uno se contó la historia del Telebachillerato estatal. Como parte de la 

contextualización, consideré primordial contar la historia del Telebachillerato núm. 74 y 

cómo funciona en lo administrativo. Esto en consideración de que cada escuela de 

telebachillerato, haciendo a un lado la normativa, tiene características particulares y, por lo 

tanto, su historia y forma de hacer escuela es diferente.  

3. Yo también soy pueblo: posicionarse en el mundo (reflexiones políticas y 

pedagógicas) 

 La intención de esta categoría es recoger aquellas citas donde el profesor da cuenta 

de su ser docente, su postura pedagógica y política. Se retoma información de 

“posicionamiento/responsabilidad”, “educación desde el Estado” y “aspiraciones”, donde se 

entrevean estas posibilidades que permiten pensar en una contrainstitución escolar, con base 

en la forma de actuar y pensar de los profesores. Pueden observarse reflexiones que 

contradicen posturas como la de Althusser (1969), respecto a la idea de que la escuela es un 

espacio que solo reproduce el discurso ideológico del Estado para la opresión de las clases 

no dominantes. 

4. Transformadores sociales: el docente en la cotidianidad 

En relación con la categoría anterior, en esta se da cuenta del rol docente desde una 

perspectiva amplia. Se presenta información que deja ver un maestro relacionado y 

comprometido con la comunidad en la que labora, que va más allá de la enseñanza del 



 

130 

 

currículum, cuya práctica docente parte de la observación de la realidad y las problemáticas 

de las y los estudiantes y grupo social. De esta manera, el proceso de enseñanza-aprendizaje 

no es meramente una adecuación curricular, es decir, no se centra en el currículum y se adapta 

al contexto. Hay una postura social, política y cultural que orienta los cambios que el docente 

propone en el currículum; por lo tanto, la construcción del conocimiento se sitúa en la 

realidad y su transformación. 

5. Sentirse cómodo: actitudes que favorecen el aprendizaje 

El aprendizaje situado también requiere de un ambiente de trabajo colectivo en 

actitudes y acciones. Durante los grupos de discusión y la observación, los profesores y 

estudiantes (principalmente), brindan información respecto a la relación entre los actores 

escolares. Se retoman las subcategorías: “actitudes que favorecen el aprendizaje”, surgida en 

el grupo de discusión con los estudiantes, donde manifiestan estas formas de ser de los 

docentes que ayudan en el proceso de aprendizaje: “comunicación verdadera”, una 

combinación entre la teoría y la realidad, en la necesidad de reconocer el valor de la voz de 

cada persona al construir el conocimiento; “nadie es dueño del conocimiento”, en los focus 

group, los profesores reconocen que ellos no son los únicos que poseen la capacidad de 

construir el conocimiento, hecho que confirman los estudiantes, así como las actividades 

escolares; e “ir más allá”, retomando formas o temas de enseñanza que motivan a los 

estudiantes en el proceso de aprendizaje. 

6. La escuela un motor de cambio 

A las preguntas, ¿qué es la escuela? y ¿para qué sirve?, que ponen en discusión si la 

escuela es solo un espacio de reproducción y opresión, se dan respuestas que permiten pensar 

en la escuela como una contrainstitución donde se cuestiona el statu quo. La escuela, de 

acuerdo con los actores educativos, también es una oportunidad para conocer la realidad, 

pensarla y transformarla hacia el bien comunitario. 

7. Aprendizaje situado: “Lo que veo acá y puede ser útil, por eso lo hago” 

¿Qué es el aprendizaje situado? Entre teoría y la observación de lo que se vive en el 

Telebachillerato núm. 74, el conocimiento y el aprendizaje situado son críticos, sociales, 



 

131 

 

históricos, colectivos, públicos, analíticos, mueven al cambio en función de acciones que 

surgen desde las personas implicadas. Por lo que esta categoría, retoma información de 

“pensamiento/conocimiento situado”, “trabajo colectivo” en el hecho de que todos 

construyen el conocimiento, “ir más allá” acciones que salen del currículum de acuerdo con 

las necesidades del contexto, y “posicionamiento/responsabilidad” en tanto compromiso 

social. 

8. Los estudiantes, su entorno familiar y comunitario 

Profesor y estudiante viven diariamente la escuela de forma directa, de esta manera, 

debe conocerse quién es el estudiante, así como se hizo con el rol del profesor. Entender sus 

necesidades como adolescente y persona, las situaciones que lo atraviesan en tanto su entorno 

familiar y comunitario.  

9. Comunicación verdadera 

En el entendido de que el proceso educativo es dialógico, es importante establecer el 

papel que cada actor cumple. La comunicación verdadera se refiere a que estudiante y 

maestro alternan el rol de emisor y receptor, se establecen relaciones respetuosas que buscan 

dar oportunidad a ambos para expresarse y la voz de cada uno tiene el mismo valor en la 

elaboración del currículum escolar. Se refieren situaciones que permiten observar estas 

características.  

10. Comunidad, la escuela como un espacio abierto 

El conocimiento no es fragmentado, se sitúa y contextualiza para poder incidir en la 

realidad. Por lógica, el conocimiento escolar debe tener esas características, para ello, la 

escuela debe ser un espacio abierto que permita la incorporación de prácticas y actores que 

tradicionalmente son excluidos o no considerados en el proceso educativo. La intención es 

enriquecer y fortalecer el contenido curricular, vincularlo con la realidad. 

11. Compartir experiencias 

En repetidas ocasiones, los profesores manifestaron la necesidad de hacer partícipes 

a padres de familia y actores externos a la escuela en la construcción del conocimiento, dado 



 

132 

 

que este no es exclusivo de la escuela, sino que debe responder a las necesidades sociales. 

De esta manera, el proceso de enseñanza-aprendizaje que se genera en el Telebachillerato 

núm. 74 requiere ser comunicable no solo con la comunidad, sino con otras escuelas de 

telebachillerato y de los otros niveles educativos. Esto hace posible tejer redes para la 

reflexión del conocimiento, no en el entendido de que otra realidad puede adaptarse a la 

propia, sino para enriquecer lo que ocurre en cada contexto a partir de la socialización de 

experiencias. Vivir el sentido social de la escuela en tanto las relaciones que se establecen. 

12. Alternativas educativas desde la escuela 

En el capítulo dos se expusieron alternativas a la educación fuera del sistema 

educativo, resultado de diversas situaciones, bajo el planteamiento central de que la escuela 

debe decolonizar el conocimiento, ser un espacio social de transformación. En este sentido, 

con base en la información recogida y analizada en el cuaderno de notas, se recoge la postura 

de los docentes del Telebachillerato núm. 74, respecto a la propuesta alternativa de 

educación, construida por un grupo de profesores pertenecientes al sistema educativo 

nacional. 

13. “La escuela mejora tu condición social” 

El último apartado de análisis del capítulo cuatro tiene como base principal la 

subcategoría de “contradicciones”, retomado en dos categorías: “la escuela mejora tu 

condición social” y “desencuentros”. En la primera, además, se incluyen “¿qué es la 

escuela?”, “¿para qué sirve la escuela?”, “¿quién es el estudiante?” y “educación desde el 

Estado”. De acuerdo con Foucault (2000), el poder no viene desde arriba y aplasta al 

individuo, es una especie de múltiples cadenas, podemos ser libres en ciertos aspectos pero 

mantendremos opresiones en otros. “La escuela mejora tu condición social”, permite entrever 

que en el discurso docente subyace la creencia de la educación meritocrática; la intención es 

enunciar ideas respecto a la escuela que pueden seguir siendo analizadas. 

14. Oportunidades 

En sentido general, en el discurso docente hay ideas sobre el papel del Estado en la 

educación y la relación con la comunidad, que se contradicen con lo expresado en otras 



 

133 

 

categorías. De igual forma, el objetivo es presentar estas áreas de oportunidad para la 

reflexión y el análisis.  

3.3.1. Presentación de la información 

Las categorías anteriores permitieron dar estructura al capítulo cuatro. Como podrá 

observarse, los nombres de apartados y categorías son una combinación entre la reflexión de 

la investigadora y frases de los colabores que sintetizan ideas recurrentes. Al triangular la 

información entre los docentes, los estudiantes, lo obtenido en los grupos de discusión y las 

observaciones, se encontraron ideas, actitudes y acciones recurrentes, que se organizaron en 

categorías y subcategorías. La revisión teórica pudo ser expuesta y entrar en diálogo con la 

realidad del Telebachillerato núm. 74 “Romeo Rincón Castillejos”. De esta manera, el 

análisis consta de cuestionamientos y reflexiones de la investigadora fundamentadas en la 

información brindada por los colaboradores. Se incluyen algunas notas teóricas que permiten 

continuar la discusión entre la teoría y una realidad específica. 

  



 

134 

 

Capítulo 4. Conocimiento situado, educación para la vida. Interpretación y análisis de 

los datos 

A partir del trabajo de campo realizado, se obtuvieron datos que permiten realizar un análisis 

para acercarnos a la realidad de una escuela de Telebachillerato estatal en específico. En un 

primer momento, en congruencia con un pensamiento situado y la metodología del estudio 

de caso, se contextualiza de manera general la situación del Telebachillerato estatal, desde 

aspectos geográficos y cuantitativos hasta sociales y cualitativos. 

 Con base en las 14 categorías de análisis que se describieron anteriormente, el 

presente capítulo se divide en cuatro apartados. El primero corresponde a la contextualización 

de la comunidad y la escuela donde se llevó a cabo la investigación. El segundo a los docentes 

colaboradores, cómo es su ser docente dentro y fuera del aula y posturas que permiten pensar 

en los profesores como intelectuales transformativos. En el tercero se habla del aprendizaje 

situado, la escuela como posibilidad de contrainstitución, la relación de los profesores con 

sus estudiantes y entorno y las actitudes en la construcción del conocimiento. Finalmente, en 

el cuarto, se abre un espacio para seguir pensándonos como docentes y sobre el papel que 

debe jugar la escuela en la transformación social. 

 Es importante recalcar, como se ha hecho en otros momentos, que el análisis y 

conclusiones son una interpretación de la investigadora en función de la información 

recogida y su tratamiento científico; por lo tanto, el resultado final está abierto a otras 

interpretaciones y posibilidades de mejora. 

4.1. Situarnos: contextualización geográfica, social y escolar del Telebachillerato núm. 

74 “Romeo Rincón Castillejos” 

El Telebachillerato núm. 74 “Romeo Rincón Castillejos” está ubicado en el ejido 

Nuevo Carmen Tonapac, municipio de Chiapa de Corzo, a menos de 10 minutos de la 

cabecera municipal a la cual tiene acceso por carretera, mediante transporte público o 

privado. La población aproximada es de 2500 habitantes, cuenta con los servicios de agua 

potable, alcantarillado y luz eléctrica; solo la calle principal se encuentra pavimentada, las 

demás calles son de tierra; el Centro de Salud cuenta con una red abierta de internet aunque 



 

135 

 

de escasa potencia, también se tiene acceso privado a la red mediante las compañías de 

teléfonos móviles, para celulares y equipos portátiles. 

Fotografía 1. Parque central de Nuevo Carmen Tonapac.  

4.1.1. Nuevo Carmen Tonapac: identidad migrante 

Cuando se habla de esta comunidad, no se puede olvidar su relación con la erupción 

del volcán Chichonal el 28 de marzo de 1982. Carmen Tonapac, municipio de 

Chapultenango, al noreste del estado de Chiapas, ubicado entre montañas, con clima cálido-

húmedo y lluvias la mayor parte del año, fue el primer hogar de los pobladores de Nuevo 

Carmen Tonapac, quienes tras la erupción del volcán Chichonal, migraron a su nuevo hogar 

en el municipio de Chiapa de Corzo. Es importante destacar que, geográficamente, los 

municipios de Chapultenango y Chiapa de Corzo tienen destacadas diferencias; este último, 

ubicado en el centro del estado, en terreno plano, de clima subhúmedo con lluvias en verano, 

tiene una temperatura mayor a la Chapultenango. Diferencias que se notan en la dinámica de 

la población. 

 Nuevo Carmen Tonapac, como lo fue en su anterior poblado, es una comunidad 

dedicada a la agricultura, sin embargo, a raíz del desplazamiento, han resentido la facilidad 



 

136 

 

con la que podían sembrar. Dada la conversación con los docentes, se aprecia un proceso de 

adaptación en la actividad de la siembra, enfrentarse a otras condiciones geográficas y 

aprender para subsistir: 

Allá por la misma zona que es húmeda, allá nomás una varita de yuca la colocan, 

solita da yuca, hay humedad; tiran un chayote, el chayote se sube en el árbol y ahí 

cosechan chayote. O sea, más fácil, allá toda la temporada llueve. Y el maíz sí lo 

sembraban con la macana28, lo vi, porque me tocó ir por otro programa allá y sí 

sembraban, bien lejos el macanazo, cinco, seis granos, y cinco granos en un huequito 

se compite la planta, y la técnica recomienda dos granitos, dos granitos cerca, cada 

15 centímetros; en un hueco cinco o seis, nada más salen tres plantitas. Y eso lo 

cambiaron aquí, allá no se fertiliza, la tierra también te ayuda, sembraban semilla 

criolla, aquí no hay; es decir, ya aprendieron…   

Vinieron de su zona de origen no sabían sembrar, es cierto, pero ahorita incluso hay 

tractores aquí, mecanizan el terreno, utilizan la surcadora para hacerlo recto y después 

comienzan a sembrar, porque lo hacen por macana algunos. Pero ya utilizan la 

cultivadora para rayar, para aprovechar que salgan rectas las filas, porque 

sembradoras no tienen, lo hacen manualmente.  

Pero sí, ya saben, saben fertilizar, combatir la plaga, en el maíz son buenos, creo que 

en el frijol también. (Maestro Feliciano, grupo de discusión, 3 de julio de 2018). 

 Esta situación propicia una dinámica económica diferente, porque al no poder 

subsistir con lo cosechado, se ven forzados a tener un segundo trabajo29 o salir de su 

comunidad para tener un ingreso económico mayor:  

O en algunos casos donde el marido trabaja fuera, solo viene el fin de semana y a 

veces la señora también trabaja. No tanto migrantes, sino que trabajan fuera [se 

refiere a trabajar en localidad aledañas a Nuevo Carmen], son policías, por ejemplo. 

 
28 La macana es una estaca de madera, que mide aproximadamente 1.5 m de largo y 5 cm de diámetro; en uno 

de los extremos tiene una punta que permite abrir un hueco en la tierra donde se depositan las semillas. 
29 En la entrevista realizada por González (2018), con motivo de los 36 años de la erupción del volcán 

Chichonal, el señor Javier Gómez refiere: “sin embargo, nos dedicamos a sembrar el maíz, y si no alcanza 

vamos a Chiapa de Corzo para buscar otro empleo y conseguir paguita” (González, 2018). Hecho que impacta 

en lo económico y, sobre todo, en lo social y familiar.  



 

137 

 

De migración casi no hay mucho, ¿verdad? Como el caso de Beto, su papá es policía 

y la mamá trabaja. (Maestro Peter, grupo de discusión, 3 de julio de 2018) 

De hecho, contrario a lo que ocurre en la mayoría de las zonas indígenas rurales de 

Chiapas, en Nuevo Carmen Tonapac al ser una comunidad desplazada, cambia la dinámica 

familiar, algunas de las madres de familia dejan el trabajo como amas de casa y cuidadoras 

de los hijos para integrarse a un trabajo remunerado. A raíz de ello, los profesores identifican 

lo que puede ser un problema para el proceso escolar de los estudiantes: 

Maestro Feliciano: El hecho de que son mamás las que trabajan y dejan a sus hijos 

que ellos vayan a la escuela, regresen, coman. 

Maestro Peter: O sea, sin vigilancia alguna. En la necesidad de trabajar para aportar 

al hogar. 

Maestra Paty: Pero ese se debe al sistema, imagínate, tener que trabajar para que rinda 

tu dinerito. 

Maestro Peter: Entonces dejan abandonados a sus hijos y se presentan estos 

problemas. (Grupo de discusión, 3 de julio de 2018) 

 La etiqueta de “desplazado(a)”, como en muchas realidades similares, tiene un 

impacto negativo entre los pobladores de Nuevo Carmen. En entrevistas periodísticas como 

la de González (2018), se menciona que el gobierno estatal dio apoyo a la comunidad cuando 

se reinstaló en Nuevo Carmen, pero que la ayuda no fue la adecuada. Las casas que se 

construyeron fueron de madera y las calles sin pavimentar, por ejemplo. El estar en un lugar 

nuevo con condiciones paupérrimas, tuvo como consecuencia la demanda de apoyo al 

gobierno local por parte de los pobladores, con resultados negativos en la autoestima de la 

comunidad: 

Al ser desplazados, llegar a un lugar extraño para ellos, generó también esa situación; 

aquí eran marginados por el municipio o discriminados, incluso se habla de hubo un 

presidente [municipal] que los llamó, no sé qué término utilizó, pero les dijo que ellos 

no merecen que los atiendan aquí y que incluso no debieron asentarse aquí sino allá 

donde está el panteón, el panteón está a una hora, pero más pegado al cerro. Dicen 



 

138 

 

que llegaron a pedirle obras [de infraestructura o demás, para la comunidad] de calles 

y les dio una gran regañada "Ni siquiera son de aquí, además donde están no deben 

estar, ustedes deben estar cerca de donde se les hizo el panteón". Todo eso fue que 

los hizo sentir marginados porque no son nativos de acá, del municipio (Maestro 

Feliciano, grupo de discusión, 13 de junio de 2018). 

En este punto, puede hablarse de Nuevo Carmen Tonapac como una comunidad social 

y culturalmente diversa. Por una parte, históricamente, mantienen una identidad indígena 

zoque, en la que la actividad económica principal es la siembra. En cuanto roles sociales, los 

hombres se dedican al campo como proveedores del alimento y el recurso económico, y las 

mujeres a las actividades de casa, entre ellas, el cuidado de la familia. Características que de 

alguna manera persisten: “Son las madres quienes tienen mayor participación, se involucran 

y comunican más con sus hijos y maestros” (Maestro Peter, grupo de discusión, 3 de julio de 

2018). 

Por otra parte, el proceso de migración y desplazamiento que vivieron con la erupción 

del volcán ha generado nuevas dinámicas familiares, económicas y culturales. Como se 

mencionó, algunos padres dejan de dedicarse al campo porque no produce en la misma 

cantidad que en Carmen Tonapac, y las mujeres se insertan en la vida económica con trabajos 

remunerados. A nivel comunitario, el sentido de cohesión se pierde, sigue existiendo la 

organización por Asamblea comunitaria para la toma de acuerdos, pero los profesores 

describen la comunidad como pasiva: 

Venían arrastrando eso de la pasividad. Y es como pueblo porque a diferencia de 

Nucatilic [comunidad aledaña de donde provienen algunos estudiantes del 

telebachillerato], ellos son muy unidos, trabajando y si algo no les gusta toman la 

carretera [cierran el paso] y han logrado conseguir algunas cosas. Aquí [Nuevo 

Carmen Tonapac] cada quien jala para su lado, por eso acá no ha habido mucho 

desarrollo, mucho avance. (Maestro Peter, grupo de discusión, 16 de abril de 2018) 

Nuevo Carmen Tonapac es una comunidad que intenta mantener su forma de vida 

pero que se ha enfrentado a situaciones hostiles por parte del gobierno local, como la que se 

describió anteriormente cuando se entrevistaron con el presidente municipal. Hecho que ha 

provocado un cambio entre los pobladores, generando un sentimiento de desvalorización de 



 

139 

 

sí mismos, conformándose con la realidad que viven, incluso sabiendo que el gobierno 

debería darles mejores condiciones: 

Por lo consiguiente no exigen, piensan que merecen mejores condiciones de ambiente 

aquí en su comunidad. (Maestra Paty, grupo de discusión, 13 de junio de 2018) 

Saben que como ciudadanos mexicanos tienen derechos, pero mantienen una actitud 

pasiva y un tanto conformista, dado las primeras experiencias con el gobierno local. Tener la 

desgracia a flor de piel debido a la pérdida de sus seres queridos y al éxodo forzado que los 

obligó a desprenderse de su vida (casa, tierras, tradiciones, dinámicas socioculturales y 

económicas, etc.), aunadas al trato hostil de las autoridades, generó en los residentes un 

sentimiento de descontextualización, como se expresa en las siguientes citas: 

Entonces el contexto acá es de personas migrantes, pero como que eso les hizo 

sentirse que no entraban en el contexto que ya estaba previo acá, como 

descontextualizados. Apenas ahorita como que se están adaptando, se sintieron como 

ciudadanos de tercera. (Maestro Peter, grupo de discusión, 13 de junio de 2018). 

Quizá eso también ha influido que no han tenido el apoyo, entonces ellos tampoco 

exigen. Se sienten chiapacorceños de segunda. (Maestro Feliciano, grupo de 

discusión, 13 de junio de 2018). 

Otros aspectos culturales como la religión permiten observar que la comunidad es 

mayormente católica. Tienen como celebraciones principales el día de San Pedro, de la virgen 

del Carmen, de la virgen de Guadalupe, de Candelaria y Semana Santa, festividades que han 

heredado del viejo Carmen Tonapac. Aparte de las vendimias ambulantes que se establecen 

en los días de fiesta mayor, que dan un sentido más moderno, los habitantes de Nuevo Carmen 

tienen un sentido comunitario de celebración, como se aprecia en la siguiente conversación 

con los docentes del Telebachillerato:  

Maestro Peter: Es decir, en casa de una persona se juntan, hacen comida, invitan a 

que la gente vaya a hacer vela, a nosotros incluso nos han invitado, nos piden que 

colaboremos con un kilo de parafina. 

Maestro Feliciano: O una botella. Y vamos a comer. 



 

140 

 

Maestro Peter: La comida es el atole y la galleta de animalito [risas] y un tamal, pero 

muy, muy escueto, muy, cómo diría yo, muy frugal. 

Maestra Paty: Esa es su comida, pero así son ellos, así es su comida. 

Maestro Feliciano: En la fiesta hay que meter su somé. 

Investigadora: ¿Qué es el somé? 

Maestra Paty: El somé es una rama y se le pone frutas, trastes, son ofrendas. 

Maestro Feliciano: Se amarra en una vara larga y lo van cargando. 

Maestro Peter: Se lleva a la iglesia. Creo que después lo venden. 

Maestro Feliciano: Y es entrada para la iglesia. Las madrinas y los padrinos dan las 

cubetas y frutas. (Grupo de discusión, 13 de junio de 2018). 

 Sentido comunitario que permea en su organización social. Bajo cierta periodicidad 

o situaciones emergentes, los ejidatarios, es decir, pobladores dueños de terrenos, se reúnen 

en la Asamblea ejidal para discutir asuntos de la comunidad y tomar decisiones. En general, 

Nuevo Carmen Tonapac es una comunidad económicamente pobre, con problemas de 

alcoholismo y drogadicción: 

Primeramente, el contexto es de pobreza, en cuanto a lo económico es de pobreza, es 

decir, alumnos de muy bajos recursos que no tienen ni para una copia, que ni cinco 

[pesos] pueden cooperar, a veces necesitamos de sacar copias. El contexto es de 

pobreza, primeramente, socioeconómicamente de pobreza. De vicios, drogadicción, 

alcoholismo, de personas muy pasivas. (Maestro Peter, grupo de discusión, 13 de 

junio de 2018) 

Pero, al mismo tiempo, como se entrevé en la permanencia de ciertas actitudes, 

formas de vida, costumbres y tradiciones, es una comunidad de resistencia. A 37 años del 

desplazamiento, intentan mantener su lengua materna y las características culturales que los 

identifican como zoques.  



 

141 

 

4.1.2. Telebachillerato núm. 74: historia y presente 

 Los telebachilleratos estatales de Chiapas son escuelas de nivel medio superior que 

se aperturan de acuerdo con la demanda de las comunidades: la población elabora una 

solicitud de escuela de nivel medio superior dirigida a la Secretaría de Educación de Chiapas; 

la solicitud se analiza, se realiza un estudio de factibilidad; si el estudio es favorable, se 

determina el tipo de escuela, independientemente del que haya solicitado la comunidad, en 

función de las características del contexto y la cantidad de estudiantes. Por lo anterior, los 

telebachilleratos estatales suelen establecerse en comunidades rurales pequeñas y, en muchos 

casos, con presencia indígena. 

 De esta manera, en el 2008, después de la gestión por parte de la comunidad y las 

autoridades educativas, se otorga la clave de centro escolar para el Telebachillerato núm. 74 

“Romeo Rincón Castillejos”. Para iniciar el ciclo 2008-2009, se asigna a un docente interino 

de agosto a diciembre de 2008; tras la cadena de cambios de adscripción docente, el profesor 

interino ya no es requerido y llega la primera docente de base, con el perfil profesional en el 

área de Humanidades y Ciencias Sociales. La maestra, egresada de la licenciatura en 

Pedagogía, atendía a una matrícula de cinco estudiantes, motivo por el cual se sentía 

preocupada ante la posible desaparición de la escuela, y comienza un trabajo de promoción 

del telebachillerato para el siguiente ciclo escolar en las comunidades de Nucatilí, Zapata y 

Grijalva.  

 Dado que tenían la clave de centro de trabajo pero no la infraestructura, las clases se 

impartían por la tarde en el aula prestada por la escuela primaria de Nuevo Carmen. 

Constantemente, la profesora debía conversar con los cinco estudiantes para convencerlos de 

continuar en el Telebachillerato, porque tenían la incertidumbre de si era una escuela legal o 

no. Solo había un grupo de primer semestre al que la maestra impartía todas las clases de 

acuerdo con la legalidad establecida para el primer año de un telebachillerato; sin embargo, 

más allá de la ley, la maestra se comprometió de forma explícita con la comunidad escolar 

para dar todas las asignaturas, es decir, no saltarse aquellas que no eran de su área o perfil 

profesional. Debido a los muchos casos de influenza durante este semestre, la comunidad 

prestó la Agencia municipal como aula de clases. 



 

142 

 

 En el ciclo escolar 2009-2010, se incorporó el segundo maestro, ingeniero agrónomo, 

del área de Químico-Biólogo y la matrícula incrementó a 10 estudiantes. El tercer profesor 

con el perfil Económico-Administrativo, licenciado en Administración de empresas, se 

incorporó en el ciclo 2010-2011, la matrícula creció a 25 estudiantes. Por lo que desde 2009, 

han impartido clases los mismos docentes. 

 Como se explicó en el primer capítulo, las asignaturas se reparten en función del área 

de conocimiento de contratación, el número de grupos y las áreas de salida con las que cuenta 

el centro educativo. Los docentes son contratados para una jornada de 35 horas semanales, 

de lunes a viernes, con horario de 8-15 horas o en turno vespertino de 13-20 horas. Aparte de 

ello:  

Los docentes tienen asignadas labores administrativas punto aparte de sus labores 

como maestros frente a grupo. El puesto de dirección es rotativo cada dos años, este 

ciclo escolar [2017-2018] el licenciado en administración de empresas funge con este 

cargo. En el caso de la licenciada en pedagogía, tiene asignado el puesto de Control 

Escolar, encargado de la parte administrativa relacionada con el alumnado (llenado 

de certificados escolares, constancias, etc.). Finalmente, el ingeniero agrónomo es el 

encargado de Becas y Seguro médico de los estudiantes, tanto de la postulación como 

el seguimiento. (Maestro Peter, grupo de discusión, 3 de julio de 2018). 

 En cuanto a infraestructura, como se mencionó anteriormente, en un primer momento 

el Telebachillerato no tenía un terreno propio, por lo que casi todo el primer año se dio clases 

en un aula de primaria, en el turno vespertino. A finales de este ciclo, se trasladaron a la 

Agencia municipal. De 2009-2018, utilizaron las instalaciones de la Agencia y la Casa ejidal, 

contaban con un servicio sanitario para todos los estudiantes y docentes, tres pizarrones 

blancos, sillas para estudiantes, mesas y sillas de docente, dos computadoras, un cañón 

proyector, una impresora y una pantalla plana. Durante este periodo también se gestionó la 

donación del terreno para la escuela, que es un requisito al que la comunidad se compromete 

cuando se aprueba la creación del telebachillerato. 



 

143 

 

 

Fotografía 2. Telebachillerato num. 74 “Romeo Rincón Castillejos” ubicado en la Agencia municipal y la Casa 

ejidal de Nuevo Carmen Tonapac. 

 En 2015, tras la lucha magisterial contra la Reforma educativa de 2013 y como 

resultado de las demandas exigidas por el Comité Democrático del Sindicato Nacional de 

Trabajadores de la Educación (SNTE), comenzó a construirse la primera aula en el terreno 

propiedad del Telebachillerato, misma que se concluyó en 2017. A partir de este momento, 

las clases comenzaron a alternarse, dos semestres se ubicaban en la Casa Ejidal y uno en el 

aula nueva. Para septiembre de 2018, con recurso del municipio, se construye la segunda 

aula. 

En el mismo año, al finalizar la construcción de la segunda aula, los docentes, padres 

de familia y estudiantes, acondicionan un aula al aire libre del tipo galera, para poder brindar 

el servicio educativo en su totalidad en las instalaciones oficiales de la escuela. A inicios de 

2019, se concluyó la construcción de la tercera aula. La dirección sigue estando en la Casa 

ejidal. Tienen dos servicios sanitarios, una plaza cívica, luz eléctrica, agua potable y 

alcantarillado; no cuentan con áreas deportivas ni acceso a internet. 

Para el funcionamiento económico de la escuela se opera de la siguiente manera: 

En cuanto a la parte financiera, las cooperaciones voluntarias que hacen los padres 

de familia están a cargo del Comité de Padres de Familia. Es necesario aclarar que 



 

144 

 

estas cooperaciones son para el mantenimiento y mejoramiento del plantel, como el 

pago de luz, agua y equipamiento de la escuela (cañón proyector, mantenimiento de 

las computadoras de la escuela, etc.). Gran parte de las cooperaciones de este ciclo 

escolar [2017-2018] fue para la construcción del drenaje de la escuela. (Maestro 

Peter, grupo de discusión, 3 de julio de 2018). 

Respecto a la matrícula, en el ciclo escolar 2017-2018, se atendía a cuatro grupos: 

uno de 1° semestre, con 17 estudiantes, 10 mujeres y 7 hombres; un 3° semestre, 21 alumnos 

en total, 10 mujeres y 11 hombres; dos 5° semestres con un total de 17 jóvenes, el 

correspondiente al área propedéutica de Químico-Biológico, con 9 estudiantes, 3 mujeres y 

6 hombres, y el área de Económico-Administrativo, 8 estudiantes, 7 mujeres y 1 hombre.  

Considerando que la plantilla académica es de 3 docentes, ante la presencia de 4 

grupos, se realizan ajustes que reducen la carga horaria de la asignatura de Formación para 

el trabajo, con la intención de permitir la existencia de dos áreas propedéuticas o de salida. 

Es importante destacar que estos ajustes se realizan para atender las necesidades e intereses 

de los estudiantes. La función de las áreas de salida es brindar bases que permitan a los 

jóvenes acceder a la carrera universitaria que desean, por ello se intenta abrir más de un área. 

Del Telebachillerato han egresado ocho generaciones, el número de jóvenes que cursa 

o cursó la educación superior es mínimo, la mayoría lo hace en escuelas privadas 

semiescolarizadas, es decir, estudian los fines de semana, para poder trabajar y estudiar. No 

podemos ignorar que el contexto socioeconómico de la comunidad es de pobreza, por ende, 

los jóvenes necesitan trabajar, continúen sus estudios universitarios o no. En cierta medida, 

tener un ingreso económico es prioridad ante la escuela.  

También los profesores consideran que esto tiene correspondencia con la identidad 

cultural. Como se hizo referencia en la contextualización de la comunidad, esta se caracteriza 

por ser pasiva y conformista debido al trato que recibieron de las autoridades locales. Esta 

forma de ser es transmitida a los jóvenes: 

Se sienten chiapacorceños de segunda, quizá ese mismo fatalismo lo transmiten a sus 

hijos, no ven el estudio como una alternativa fuerte para cambiar su situación. Solo 

aspiran tener el documento de la prepa, con eso salir a buscar una chambita [trabajo 

que no requiere estudios superiores]. Pero no ven el estudio como una herramienta, 



 

145 

 

que aparte que te abre la visión de tu contexto real, como una salida también para 

seguir estudiando. 

Porque también eso es característico. Me tocó trabajar en Vicente Guerrero, 

municipio de Acala, que son también desplazados, allá parece que están motivados 

para seguir estudiando, allá todos le apuestan a la universidad; no sólo las locales, se 

van a Chapingo, la UNAM, un cambio total. Y aquí no, aquí ya le apuestan que 

terminando van a ser policías, se van al ejército, se van a Chiapa de Corzo donde 

venden artesanías, se casan. (Maestro Feliciano, grupo de discusión, 13 de junio de 

2018) 

  Por lo tanto, la continuidad en la formación escolar de nivel superior no puede 

relacionarse solamente con el interés educativo de los jóvenes. Atiende a cuestiones 

económicas, culturales y sociales.  

 

Fotografía 3. Telebachillerato núm. 74 “Romeo Rincón Castillejos” construido en 2018.  

4.2. Ser docente de Telebachillerato estatal 

 Hablar del aprendizaje situado y decolonizar el currículum, requiere primero conocer 

a los profesores. Como citaba en el capítulo uno, toda propuesta educativa funciona con 



 

146 

 

ayuda de ellos. Durante los focus group y las observaciones, se fue develando cómo son los 

profesores del Telebachillerato núm. 74, su visión del mundo, de la escuela, del contexto. En 

este apartado pretendo develar su ser docente, estas posibilidades que permitirían construir 

una escuela más participativa y crítica, y también, sin un afán acusatorio, analizar las posturas 

donde es necesario seguir reflexionando. 

4.2.1. Yo también soy pueblo: posicionarse en el mundo (reflexiones políticas y pedagógicas) 

 Antes de hablar del aprendizaje situado, debemos detenernos en conocer quiénes son 

los profesores del Telebachillerato núm. 74 “Romeo Rincón Castillejos”. Aunque en la 

cotidianidad los maestros no se inscriben abiertamente a un tipo de profesor y tampoco tienen 

acciones enmarcadas en cierto estilo30, si puede observarse un grado de conciencia y 

reflexión sobre la realidad y la escuela. En este tenor, al conversar con los docentes se 

aprecian tendencias políticas (entendiéndose política como la capacidad de acción y elección) 

y, por ende, opiniones pedagógicas que permitan desarrollar el ser político de los estudiantes. 

 Los profesores del Telebachillerato núm. 74 tienen conciencia de que se encuentran 

dentro de una institución hegemónica del Estado, pero a diferencia de la tipología técnica de 

Trillo (1994), que acepta su lugar y solo ejecuta órdenes, los docentes de esta escuela asumen 

otra actitud: 

Sabemos que la escuela es un aparato ideológico del Estado y que somos contratados, 

ahora sí que somos empleados del gobierno y recibimos un sueldo por eso. Sin 

embargo, va a depender de tu formación académica, social, cultural, política, de cómo 

tú puedes hacer un cambio con tus alumnos. (Maestra Paty, grupo de discusión, 22 

de marzo de 2018). 

Tenemos claro que así es, la escuela forma parte del Estado. Pero también nos queda 

claro que el Estado se debe al pueblo. Y yo también soy pueblo. Y que el Estado solo 

es administrador de los recursos del pueblo, por lo tanto, no puedo estar totalmente 

subyugado a ese Estado. Porque a mí me paga el pueblo a través del Estado, que es 

el administrador, si le llamamos patrón relativamente patrón es el pueblo y a ese 

 
30 En el apartado 1.1.2.1. El rol del docente en la contrainstitución, se aborda los tres estilos de profesores que 

guían el análisis: el rutinario o técnico, el práctico y el reflexivo o crítico. 



 

147 

 

pueblo le debo. Por lo tanto, estoy más comprometido con el pueblo que con el Estado 

(Maestro Feliciano, grupo de discusión, 22 de marzo de 2018). 

 En este sentido, tienen claro que su compromiso es con la transformación de la 

realidad, que son parte de un grupo social y, desde su lugar como profesores pueden 

emprender acciones para mejorar la vida de sus estudiantes. Son docentes que se han 

permitido reflexionar su rol dentro de la escuela: saben que estar inscritos a una institución 

estatal implica ciertas cuestiones, pero no sienten que eso determine su toma de decisiones 

respecto a qué discurso generar dentro de la escuela.  

 De hecho, cuando se trata de luchar por sus derechos laborales, asumen una postura 

no solo crítica sino también contestataria: “En cambio hubo un grupito que dijimos, ‘sí 

podemos’, porque al final somos pueblo y nosotros debemos decidir el sentido de las leyes. 

Y por eso no coincidimos con la mecánica del Estado que quiere vernos sumisos” (Maestro 

Feliciano, grupo de discusión, 22 de marzo de 2018). Es interesante esa identificación 

reiterada “nosotros somos pueblo”, “estoy más comprometido con el pueblo que con el 

Estado”, no estamos frente a docentes que dan clases sin preguntarse por qué o para qué.  

 Los docentes del Telebachillerato núm. 74 tienen claro que hay un Estado mexicano 

que ofrece educación para, en palabras de ellos mismos, “vernos sumisos”. Esta postura 

política de ser personas sujetas al Estado pero no por ello limitadas en acción, es lo que los 

conduce a cuestionar la educación escolar: 

Por eso a veces yo cuestiono la forma que el Estado nos impone la educación y hay 

muchos críticos que lo han dicho, que solo nos quieren manipular ofreciendo una 

forma de educación donde solo nos quieren tener únicamente como operadores, “no 

pienses más allá de esto, sino dedícate a hacer tu chambita, no reflexiones ni mires 

cómo están los demás, no reflexiones si tienes condiciones óptimas de vida, nada más 

dedícate a hacer tu trabajo de forma mecánica”. (Maestro Feliciano, grupo de 

discusión, 22 de marzo de 2018). 

 En la tipología de profesor técnico, encontramos aquel que reproduce el currículum, 

a lo que en la cita anterior se lee “solo nos quieren tener únicamente como operadores”. Lo 

que prosigue en la cita es muy interesante, porque son las características de un profesor 



 

148 

 

técnico: no pienses más allá, no reflexiones, haz tu trabajo de forma mecánica. Estas fisuras, 

es decir, esta toma de conciencia que se sale del discurso oficial, que lo cuestiona, nos da 

cuenta que, a diferencia de lo que Althusser (1969) decía, las instituciones no son totalmente 

un aparato ideológico reproductor del discurso hegemónico. Si se entiende la institución 

como institucionalidad, entonces es un proceso donde participan subjetividades que la hacen 

operar de múltiples formas, pero ligadas a un orden. Por lo cual, las personas que conforman 

las instituciones, como sujetos activos, pueden llegar a cuestionar ese discurso.  

 El mismo Gramsci (1949) cuando hablaba de que todos somos intelectuales, deja de 

manifiesto que es necesario, por muy mecánica que sea nuestra actividad, pensarla, 

reflexionarla, tomar conciencia del papel que jugamos en este proceso mecánico, es decir, 

reflexionar el orden del mundo desde el papel que jugamos. Para él no basta la reflexión, 

somos intelectuales radicales o transformativos o críticos, cuando tomamos conciencia 

humanística-histórica y, al hacerlo, nos colocamos del lado de los menos favorecidos, nos 

inscribimos a la clase dominada. Los docentes dejan entrever esta postura, ni reproducen el 

currículum ni están a favor de una educación que no mejore las condiciones de vida de las 

personas o les enseñe a ser subordinados.  

 Por ello cuando se les pregunta qué estudiante quieren formar coinciden en las 

siguientes características: críticos, reflexivos, cuestionadores, responsables, conscientes y 

transformadores de la realidad. De hecho, contrario a lo que algunos piensan, ninguno de los 

tres maestros pensó en una formación disciplinar, ninguno dijo “quiero que sean arquitectos, 

doctores, maestros, etc.”, para ellos la educación escolar debe encaminarse a otro tipo de 

valores o acciones:  

La palabra libertad es una utopía, pero en lo particular, me sentiría más satisfecho en 

normal o conducir personas que sean más críticos a su realidad, cuestionadores, que 

realmente estén formados no solo para seguir a la sociedad sino que ellos también 

reciban el beneficio, que tengan la capacidad para decir “esto no me conviene, hay 

que cambiarlo”. Donde tengan la capacidad de decir “de la vida moderna tengo que 

disfrutar, comer, educar, divertirme”, tener una vivienda digna. Eso es lo que veo. 

(Maestro Feliciano, 22 de marzo de 2018) 



 

149 

 

Queremos un alumno que sea crítico, reflexivo, consciente para que pueda 

transformar y aportar un cambio en su ambiente social y, a la vez, se esté 

transformando a sí mismo. Ese es mi perfil del egresado que yo pretendo que así sea. 

(Maestra Paty, grupo de discusión, 13 de junio de 2018). 

Ya lo dijo ella en términos generales, críticos, reflexivos, cuestionadores, 

responsables. (Maestro Peter, grupo de discusión, 13 de junio de 2018) 

 Con Marx se pensaba que los cambios sociales surgían únicamente de la clase obrera. 

Giroux (1988), cuando piensa en los intelectuales orgánicos de los que habla Gramsci, dice 

que estos agentes de cambio y revolución no surgen solo de la clase trabajadora u obrera. 

Para él, los intelectuales transformativos también son estos profesores del Telebachillerato 

núm. 74 que, aun trabajando en instituciones donde se reproducen los discursos de 

dominación, generan prácticas críticas y de oposición, convierten a la escuela en una 

contrainstitución, un espacio con un discurso y una práctica contrahegemónica. 

Si la educación escolar atiende a un discurso de la clase dominante que subordina a 

las personas y las imposibilita para reflexionar su realidad, parafraseando un poco a los 

profesores, ¿qué hacen estos docentes de Telebachillerato para ofrecer una educación 

liberadora, crítica? “Debemos cambiar el contenido del currículo, analizar” (Maestra Paty, 

grupo de discusión, 26 de noviembre de 2018). Ellos están conscientes que deben asumir su 

responsabilidad en esta tarea: “yo creo que debemos asumir nuestra parte, hacer algo” 

(Maestro Feliciano, grupo de discusión, 26 de noviembre de 2018). Y como un profesor 

práctico adaptan el currículo oficial desde el conocimiento de su realidad: 

Lo que creo es que hay que retomar algunos contenidos y aterrizar en las necesidades 

de la comunidad, buscar un desarrollo social como pueblo. (Maestro Feliciano, grupo 

de discusión, 26 de noviembre de 2018). 

Nuestro patrón es el Estado, nos da los programas de estudio. Pero tenemos la libertad 

para modificar, prefiero los contenidos de la realidad (Maestra Paty, grupo de 

discusión, 26 de noviembre de 2018). 



 

150 

 

Es que debemos vivir la realidad para poder modificarla. Como docentes tenemos 

que hacer modificaciones, tenemos formación y experiencia profesional para hacer 

cambios. (Maestro Peter, grupo de discusión, 26 de noviembre de 2018) 

Existe en los docentes del telebachillerato, la esperanza de generar cambios para la 

comunidad solamente con modificar su actuación docente y realizar adecuaciones 

curriculares, como el profesor práctico del que habla Trillo. Permanece la visión de que lo 

que viene de fuera ayuda a la comunidad, aunque hay atisbos de una localización del 

aprendizaje o aprendizaje situado. Queda pendiente la reflexión y la puesta en práctica de 

que el currículum, para ser transformador de la realidad, tiene que construirse de forma 

colectiva, con los estudiantes, los padres de familia y la comunidad. 

4.2.2. Transformadores sociales: el docente en la cotidianidad 

 Educar en un pensamiento situado requiere de una escuela donde se construya 

conocimiento para atender los problemas de la comunidad y de la persona como individuo y 

como ser social: “Es necesario que la escuela esté en relación estrecha con los problemas y 

aspiraciones comunitarias, provocando sin duda respuestas más satisfactorias” (Díaz en 

Argüello Parra, 2016, p. 438). Por lo anterior, es indispensable contar con profesores que se 

interesen por el bien comunitario, cuyo interés educativo vaya más allá de la enseñanza y 

aprendizaje de disciplinas científicas desarticuladas de la realidad. 

En el caso de los maestros del Telebachillerato “Romeo Rincón Castillejos”, en 

menor o mayor medida, se involucran en actividades que traspasan el espacio áulico y sus 

funciones administrativas. En el 2010, cuando los tres profesores ya tenían su plaza en esta 

escuela, comenzaron a notar que era importante realizar algunas mejoras en la comunidad e 

hicieron una propuesta relacionada con la pavimentación de calles: 

Simple y sencillamente, nosotros, hemos tratado de ser factor de cambio. Por 

ejemplo, el ejido está pavimentado por una iniciativa de nosotros los maestros, y [el] 

Telebachillerato fue un factor importante. Veníamos todo en el lodo, llegábamos bien 

manchados y lo propusimos y los viejitos acá “no, no, va a matar nuestras gallinas”, 

no querían que se pusiera el pavimento, se oponían con todo. (Maestro Peter, grupo 

de discusión, 22 de marzo de 2018) 



 

151 

 

Acá no se acuerdan cuando proponíamos que se pusiera la carretera "¡No!", todos los 

viejitos, "Nos van a atropellar" [risas]. Nosotros cuando llegamos acá vimos que era 

lodo todo, gracias a que nosotros, el Telebachillerato lanzó esa iniciativa, es que 

tenemos ese pedazo [se refiere al tramo que va de la entrada del pueblo hacia la plaza 

de este que se encuentra pavimentado]. Pero los viejitos tenían miedo de que fuera 

entrar muy rápido el carro. (Maestro Peter, grupo de discusión, 26 de abril de 2018) 

 Aunque puede notarse un interés personal por parte de los docentes, se habla de una 

propuesta que fue llevada a la Asamblea ejidataria de Nuevo Carmen Tonapac. Los 

profesores se involucraron en una actividad que, en el sentido hegemónico de la educación 

escolar, no les correspondía, porque creen que es un beneficio para ellos y la comunidad. Lo 

más importante que puede observarse es la actitud con la que se involucran: no impusieron, 

aceptaron que había un espacio comunitario donde ellos no eran la máxima autoridad y, sin 

importar los beneficios que trajera la pavimentación de las calles, dejaban la decisión en 

manos de los pobladores, para que ellos la analizarán según sus intereses y forma de ver la 

realidad.  

De ahí que en un momento se sienta ese choque entre lo que se convirtió en una 

necesidad primordial para los profesores y lo que las personas mayores de la comunidad 

puedan entender como necesidad. Los pobladores, en su cotidianidad, no consideraban que 

la pavimentación de las calles fuese una problemática. Por su parte, los profesores, a partir 

de una problemática que puede considerarse personal, como es el mancharse de lodo, 

reflexionaron el impacto que tendría a nivel social la mejora de las calles, en cuanto calidad 

de vida y salud. Los docentes dejan de pensar que su papel es dictar las asignaturas del 

programa de estudio sin ser empáticos con la realidad de los estudiantes y, por ende, de la 

comunidad:  

Eso no lo entendemos, nosotros seguimos inmersos en nuestra actividad, que soy 

maestro, llego a la escuela, trabajo, pero no entendemos la parte prioritaria, ¿por qué 

estamos así? [se refiere a la situación social de la comunidad]. Vemos aquí el pueblo 

empobrecido, vamos a las casas de tierra, de aguilita31 lo que decíamos la otra vez, 

 
31 Letrinas. 



 

152 

 

así hacen sus necesidades. Pero es parte de todo esto, ¿de qué sirve que estemos? 

Pues sí muchas teorías didácticas, mucho trabajo, pero no hemos logrado esa parte. 

Nosotros también somos parte del juego.  (Maestro Feliciano, grupo de discusión, 13 

de junio de 2018) 

Hay una preocupación auténtica por mejorar la vida de los estudiantes y de la 

comunidad. Se entiende que el papel de la escuela va más allá del currículo y, en ese mismo 

tenor, su papel como profesor es el de un transformador: 

Creo que como maestros somos también transformadores de esto, dentro del aula tú 

tienes la posibilidad de llevar a cabo ciertos contenidos donde a tus alumnos los hagas 

reflexionar y se den cuenta de que hay mucho por hacer. (Maestra Paty, grupo de 

discusión, 13 de junio de 2018). 

 El contenido escolar comienza a cobrar un significado social, el docente asume que 

su tarea es dar información que permita construir un conocimiento para reflexionar la 

situación actual de la comunidad y, a raíz de ello, hacer algo por modificarla para el bien 

común. Es un acto político que busca empoderar al estudiante para que este se involucre 

activamente en los asuntos que le afectan directa e indirectamente, tome iniciativa y participe 

en su desarrollo: 

Lo que sí es cierto, lo he visto con la maestra y yo he tratado de hacerlo, 

constantemente hacer que el alumno cree consciencia de que puede aspirar a algo 

mejor. Todo el tiempo lo está haciendo, no está escrito, pero en algunas clases sale, 

"ustedes tienen derecho de tener una casita, tienen el derecho de tener un trabajo y 

este gobierno te está coartando ese derecho". Todo el tiempo lo estamos haciendo y 

yo creo que eso ha hecho que cambie la mentalidad. (Maestro Peter, grupo de 

discusión, 26 de abril de 2018) 

 De hecho, la pavimentación no es el único momento en que quisieron ser parte de las 

decisiones de la comunidad, abandonar la escuela como su espacio exclusivo. En los meses 

de mayo y junio surgió una polémica en Nuevo Carmen Tonapac, se impuso una especie de 

multa a las mujeres que se casaran con hombres de otra comunidad: Por la voz de los 

profesores, algunos estudiantes y una joven habitante de la comunidad, tuve conocimiento 



 

153 

 

de que se manejaban dos cantidades: $2,000.00 pesos mexicanos y otra que oscilaba entre 

los $30,000.00 y $40,000.00. El argumento de las autoridades era que los hombres ajenos a 

la comunidad no querían participar en el trabajo comunitario ni dar las aportaciones 

económicas en las festividades. Por su parte, un grupo de mujeres de la comunidad sentían 

que esto era discriminatorio para ellas, cuestionaban por qué los hombres sí podían casarse 

con mujeres que no fueran de la comunidad y las mujeres no.  

 Esta situación comunitaria podía decirse que no era problema de la escuela ni de los 

profesores, pero cuando ellos han asumido que su papel es transformar la realidad hacia 

relaciones sociales más equitativas, entonces se preocupan por hacer algo que mejore las 

condiciones de vida, están conscientes de su deber social: 

Sí están con esa bronca. Aunque sería sano nosotros hablar con el comisariado, 

porque están distorsionando, porque unos dicen que son dos mil pesos si traen una 

pareja de fuera si es hombre [parejas heterosexuales; son 30 mil pesos según 

información obtenida con una mujer joven de la comunidad]. Si un hombre trae una 

chica de fuera no hay problema, pero si una chica trae un hombre de fuera, tiene que 

pagar la entrada de dos mil pesos. (Maestro Feliciano, grupo de discusión, 13 de junio 

de 2018) 

Pero ahí se quejaban, cómo es que las mujeres van a pagar la entrada de su marido, 

yo de hombre voy a traer a mi mujer y no voy a pagar nada. (Maestra Paty, grupo de 

discusión, 13 de junio de 2018) 

 La actividad transformadora del docente es llevada al aula. En el estilo de un profesor 

práctico observan problemas del contexto sociocultural y político, toman el currículo y lo 

adaptan para atender dichas problemáticas.  

Por otro lado, apuestan por una formación integral, vinculan realidad y currículum, 

dan énfasis a problemáticas ambientales que se viven en la comunidad, toman 

responsabilidad de su papel como persona y profesor y realizan actividades de impacto: 

Eso fue bonito porque generó un cambio de conducta, de que ven a la basura como 

un recurso. Y fíjate que por más que les decimos a los chavos que no deben de quemar 

su basura, que deben de utilizar material para plantas. A veces algunos sí, pero 



 

154 

 

muchos no quieren entender que eso les va a permitir tener un mejor ambiente 

ecológico. Entonces esa es nuestra batallita, ahí andamos. Creo que es difícil pero no 

imposible. (Maestra Paty, grupo de discusión, 22 de marzo de 2018). 

Por ejemplo en mi materia de Ética… en lo personal a mí me gustan que esas 

actividades sean significativas; que observen qué podemos hacer para mejorar el 

ambiente... Trato de que la materia sea significativa, por ejemplo, el programa 

menciona "El ambiente", lo que yo hago con los alumnos es "Hay que recolectar todo 

el PET que encuentren, aparte de que les va a generar un ingreso [económico], están 

colaborando a mejorar su comunidad". Algunos chavos ya se acostumbraron, incluso 

la gente, porque antes decían "Es que se burlan de nosotros, de que estamos 

recogiendo el PET", "Al contrario, están apoyando con un granito de arena para 

cambiar esto". (Maestra Paty, grupo de discusión, 13 de junio de 2018). 

Tenemos eso de sembrar arbolitos, de reforestar toda el área, incluso tenemos 

pensando comprar árboles frutales, pero queremos hacer el área mientras estemos en 

esto, que lo vemos a futuro, que ya no lo vamos a aprovechar nosotros sino otras 

generaciones, pero es importante para…, desde siempre pienso que si tenemos 

árboles frutales nos da el beneficio de la sombra, pero nos da también las frutas que 

puede servir para mitigar el hambre de las familias. (Maestro Feliciano, grupo de 

discusión, 3 de julio de 2018). 

 En este sentido, el currículum se convierte en un pretexto para atender problemáticas 

ambientales y, por qué no, económicas. Para transformar no basta con observar la realidad, 

también debe asumirse la responsabilidad de que habitamos este mundo y no podemos dejar 

la solución en manos de otro. Por ello uno de los profesores alude a una reforestación con 

beneficios a futuro, tanto para ellos como para los estudiantes; hacer las cosas en un sentido 

de bien común, donde de manera directa o inmediata no me genera ningún beneficio, sino en 

el entendido de emprender acciones para el bien de los otros que, en un contexto social, 

vuelve a mí. 

O aún más desinteresado, recolectar el PET para su tratamiento y dejar que los 

estudiantes y la comunidad sean quienes se beneficien de la actividad económicamente. En 

este caso, la profesora ha observado dos situaciones, por una parte, el problema de la basura 



 

155 

 

y la contaminación y, por otro, el que los estudiantes provienen de escasos recursos, entonces 

les ofrece una actividad escolar de la cual puedan obtener un pequeño recurso económico. Es 

lo que reiteradamente mencionaban en citas anteriores, hacer que el estudiante entienda su 

realidad y tenga el poder de transformarla.  

Aunque los profesores no están elaborando un currículum nuevo, rompen con la idea 

que Althusser tiene de los sujetos institucionales. En primer lugar, porque han tomado 

conciencia acerca de la escuela como espacio hegemónico de dominación y, en segundo 

lugar, porque asumen la responsabilidad como transformadores de la realidad a través de 

formas de enseñar más relacionadas con el contexto. No de manera sistemática, pero sí 

constante, los profesores reflexionan los problemas a los que se enfrentan en su labor y toman 

decisiones para mejorar su práctica docente en función de las necesidades de sus estudiantes. 

Buscan, mediante su rol de educador escolar, formar personas que se asuman como actores 

sociales en la transformación y mejora de su realidad. 

4.2.2.1. Sentirse cómodo: actitudes que favorecen el aprendizaje 

Giroux (1988) criticará en su libro que las adecuaciones curriculares siguen siendo 

hegemónicas por autoritarias, es decir, el docente es quien elige lo que es mejor para los otros 

y lo incluye en el currículum. Creo que afirmar esto es un poco duro para la realidad del 

telebachillerato. Para empezar, estamos en un presente donde las escuelas se viven así, faltan 

interrelaciones más profundas entre los actores y el empoderamiento equitativo de cada uno 

de ellos en la toma de decisiones de la vida escolar. Por otra parte, las decisiones que toman 

los profesores surgen de una observación de la realidad, en el caso de los docentes del 

Telebachillerato núm. 74, tienen entre 11 y 9 años trabajando en la misma escuela y 

comunidad, las adecuaciones curriculares no son arbitrarias en su totalidad. 

 Aunado a lo anterior, el interés que persiguen es el bien común, no viven la escuela 

de una manera autoritaria, prueba de ello son las actitudes que los mismos estudiantes dejaron 

entrever. Los profesores intentan salir de la educación tradicional y propiciar un trabajo 

colaborativo que los estudiantes confirman: “Como mencionaba la compañera, la materia 

que es Historia, trata de hacer exposiciones en parejas o en equipos, de manera que podamos 

entender el tema. Ella [la maestra] siempre nos ha ayudado que sepamos entender” 

(Estudiante hombre, grupo de discusión, 23 de octubre de 2018).  



 

156 

 

Pero no solo es el permitir el trabajo colaborativo, sino generar la conciencia de la 

organización social en la búsqueda de mejores condiciones de vida y leer críticamente los 

contenidos escolares: 

Al final se ve común que los pueblos están organizándose [en alusión a la fuerza de 

la organización social], queriendo parar los megaproyectos, lo ve en Perú, lo ve en 

otros países. Eso es bueno, lo ve en positivo al menos decir un “no” a toda esa 

superestructura que nos quieren imponer. (Maestro Feliciano, grupo de discusión, 22 

de marzo de 2018)  

Sí. Por ejemplo, ahora que dice Pedro, estábamos trabajando en Estructura 

[Estructura socioeconómica, es una materia de cuarto semestre], sobre los tipos de 

gobierno, que investigaran cómo fue Calderón y la verdad que se sorprendieron. 

"Profe, la verdad que no teníamos información, no había llegado eso; realmente ahora 

entiendo por qué estamos así", empezaron a hablar de todos, desde López Portillo 

hasta la fecha [diferentes presidentes de México]. La verdad sí, la información los 

hace tener una visión diferente, eso también les ha permitido entender porque estamos 

así. Y es lo que queremos, que sean críticos de su realidad. (Maestra Paty, grupos de 

discusión, 13 de junio de 2018) 

 Durante la observación que realicé de las clases fui testigo de que los docentes 

permiten que los estudiantes aprendan entre ellos. En la clase de matemáticas el docente, en 

una actividad de resolución de ejercicios matemáticos, formó grupos de trabajo, procuró que 

en cada grupo hubiera estudiantes con diferente nivel de apropiación del conocimiento. Lave 

y Wenger (1991) mencionan que en el aprendizaje situado se requiere generar relaciones 

triádicas: maestros, jóvenes maestros y aprendices (en este caso, los dos últimos son los 

estudiantes, de acuerdo con el grado de apropiación del contenido escolar). En la actividad 

de matemáticas se destaca la actitud del docente que cede su papel protagonista y promueve 

el aprendizaje entre pares, reconociendo con esta acción que todos tenemos la capacidad de 

producir conocimiento. También acepta que la comunicación entre pares genera un ambiente 

pertinente para el proceso de enseñanza y aprendizaje. 

 Otra actividad que permite el conocimiento situado es la participación individual 

frente al grupo, la cual es abordada con una actitud colaborativa y no de competencia o “gentil 



 

157 

 

emulación” (Mesnard, 1959, p. 37), como era el caso de la enseñanza jesuita. Se resuelve el 

ejercicio de manera individual en el cuaderno y después se invita a la participación voluntaria 

para escribir la solución en el pizarrón. Cuando la respuesta es correcta, el profesor solicita 

al estudiante que explique a los demás qué hizo para llegar a ella. Si algún estudiante se 

equivoca no se permite la burla, sino que se solicita el apoyo de los demás para que ayuden 

a su compañero o compañera a corregir el error. 

En algún momento el profesor elige al joven maestro en términos de Lave y Wenger. 

Este asume el rol de maestro y explica paso a paso a sus compañeros, quienes le agradecen; 

la inversión de roles, el ceder la autoridad, es una actitud que no solo favorece el aprendizaje, 

sino que posibilita pensar en una escuela más participativa. De hecho, los mismos estudiantes 

manifiestan que los profesores les permiten desempeñar el rol de profesor:  

Mi grupo donde yo estoy así es, hay un compañero que la verdad tiene un buen 

conocimiento, pues a veces le habla al maestro que está cometiendo un error y que lo 

corrija. Bueno, el maestro no se enoja, porque dice que los maestros pueden aprender 

de los alumnos. No se enojan los maestros. (Estudiante mujer, grupo de discusión, 23 

de octubre de 2018) 

 En este mismo tenor, los docentes aceptan cuando han cometido un error de forma a 

veces cómica. Resolviendo un ejercicio de matemáticas, el profesor se equivocó, los 

estudiantes lo corrigieron y él respondió sonriendo: “Lo hice a propósito para ver si ponían 

atención”.  

 Durante la observación de actividades extraescolares, pude apreciar que los 

profesores mantienen una actitud de respeto y valoración de las creencias y tradiciones de los 

estudiantes. Cuando se hizo la presentación de un libro elaborado por los estudiantes, las 

jóvenes le pidieron a la maestra que usara la vestimenta tradicional como ellas, la profesora 

accedió pero dijo que no tenía la ropa adecuada, entonces ellas le prestaron algo: 

La maestra fue a cambiarse de ropa, se puso la vestimenta tradicional zoque y al 

conversar con ella sobre el tema, sus actitudes y gestos me hicieron sentir que estaba 

a gusto y guardaba respeto por las tradiciones de los estudiantes. (Cuaderno de notas, 

22 de febrero de 2018) 



 

158 

 

 El mismo día de la presentación del libro, uno de los profesores trabajaba con los 

jóvenes en la colocación de una lona que sirviera para cubrir del sol a los asistentes. Por su 

edad, él no podía hacer las mismas maniobras que los estudiantes, pero les iba diciendo cómo 

hacerlo. Punto aparte de que ellos seguían las instrucciones, también tomaban decisiones 

acerca de la mejor manera para hacer el trabajo. El diálogo era respetuoso entre docente y 

estudiantes.  

 Estas actitudes de respeto, colaboración, trabajo equitativo entre docente-estudiante, 

aunque no ocurren en el proceso de enseñanza-aprendizaje académico, tienen un impacto 

positivo entre los estudiantes, diría que generan un sentido de pertenencia y comodidad que 

es llevado al aula: 

Pues aquí en el Telebach [telebachillerato] yo me siento cómoda porque son pacientes 

y te explican bien. Y si tú no entendiste y les preguntas, tienen paciencia y te lo 

vuelven a explicar. (Estudiante mujer, grupo de discusión, 23 de octubre de 2018) 

El maestro que te hace sobresalir, la manera que busca y se enfoca en que de verdad 

puedas comprender lo que se está viendo. (Estudiante hombre, grupo de discusión, 

23 de octubre de 2018) 

Con el profe Feliciano la materia que me gusta más, por así decirlo, es la de Química, 

la manera que se toma su tiempo de checar los trabajos y de revisarlo. (Estudiante 

hombre, grupo de discusión, 23 de octubre de 2018) 

 Los estudiantes se sienten cómodos en un ambiente donde son tomados en cuenta, se 

les explica, se produce un trabajo colaborativo y se valoran sus capacidades. Los maestros 

propician que el aula, la escuela en sí, sea sentida como un espacio comunitario, no solo de 

transmisión de contenidos disciplinares, sino de intercambio, de relaciones. Por lo cual, 

cuando el estudiante es motivado a participar de forma activa y valorado como ser humano, 

se genera el sentimiento de pertenencia a un grupo, de identidad.  

De alguna manera, dentro o fuera del aula, los docentes están generando relaciones 

positivas. Considero que el aprendizaje escolar depende muchas veces del aspecto humano, 

el cómo nos relacionamos con el otro y el rol que cada uno tiene es una forma de decolonizar 

el pensamiento. Son necesarias otras formas de interrelación y de enseñanza que cuestionen 



 

159 

 

los roles clásicos de la educación hegemónica, donde se repiense la autoridad y el poder de 

cada persona. 

Respecto a las actividades que se planean y las actitudes de los profesores, su práctica 

docente se encuentra entre la adecuación curricular y el aprendizaje situado. Ni son 

reproductores totales que posicionan en el centro del proceso educativo el cumplimiento del 

currículum y del discurso hegemónico, ni están generando discursos contrahegemónicos en 

comunidad con los estudiantes, padres de familia y pobladores. Sin embargo, se destacan 

aspectos del aprendizaje situado en la práctica docente: posicionamiento crítico respecto al 

discurso oficial escolar; preocupación por las necesidades de los estudiantes y la comunidad; 

afiliación con las minorías; actitudes que favorecen relaciones equitativas y respetuosas, y la 

propuesta de actividades escolares relacionadas con las problemáticas de los estudiantes y su 

contexto, entre otros. En este momento, hay una transición, una posibilidad de fisura, una 

oportunidad para ir hacia una decolonización del pensamiento. 

4.3. Espacio contestatario, lo que ya se hace  

 Si pensamos en la educación obligatoria de México y en sus escuelas como un sistema 

educativo que responde a ciertos intereses sociales, políticos, económicos y culturales, no 

podemos negar la idea de que es un aparato ideológico que reproduce un sistema-mundo. Si 

invertimos un poco la reflexión y pensamos en una escuela específica y cómo esta maquinaria 

del sistema educativo opera en ella, nos encontraremos con una realidad mucho más 

compleja: el discurso hegemónico llega hasta los espacios más alejados del centro, pero no 

con la misma fuerza, además, pasa por muchas interpretaciones hasta llegar a sus usuarios 

finales (profesores, estudiantes y comunidad). 

 En este apartado intento mostrar algunas de las prácticas educativas que realizan los 

profesores del Telebachillerato núm. 74 “Romeo Rincón Castillejos”, quienes de menor a 

mayor grado, llevan a cabo un aprendizaje situado con intenciones de transformación social 

y formación de un estudiante crítico, reflexivo y participativo en la vida de la comunidad. 

4.3.1. La escuela es un motor de cambio  

 Como se ha mencionado reiteradamente en este trabajo de investigación, se han 

retomado dos perspectivas opuestas acerca de la escuela, reproducción o ruptura. Para las 



 

160 

 

personas que la habitan, definirla resulta una suerte de contradicción a la vez que se suman 

intereses que quizá no se han abordado en la teoría; al hablar con los estudiantes, una de las 

jóvenes hizo la siguiente afirmación:  

A mí me gusta venir porque los conocimientos que aprendo, cómo enseñan, me gusta. 

A veces porque vengo a convivir con mis compañeros y me gusta cotorrear [bromear] 

un poco. En casa me aburro mucho, a veces. Y sí, a veces me gusta venir a la escuela, 

no siempre, pero es obligada. (Estudiante mujer, grupo de discusión, 23 de octubre 

de 2018) 

 La escuela es un espacio para aprender, un lugar para convivir, vamos a ella porque 

queremos pero, muchas veces, por su obligatoriedad. Y otras tantas ocasiones, la escuela se 

convierte en un escape, ya sea por aburrimiento en nuestra cotidianidad o para huir unas horas 

de la realidad en casa. Por ello no basta una escuela donde el profesor dicte una lección que 

deba ser aprendida, como profesionales de la educación tenemos la responsabilidad de 

contribuir a que la escuela suscite interés en el alumnado o que llegue a formar parte de su 

cotidianidad, de modo que este quiera asistir a ella. Ese es el reto de los profesionales que 

trabajan en la institución escolar. 

 Hay, entre los profesores, no solo una visión de formación y mejora individual, sino 

comunitaria, un principio de reciprocidad, de que la escuela es el medio para generar mejores 

condiciones para todos:   

Es que los jóvenes van a la escuela para mejorar académica y profesionalmente, para 

cambiar su comunidad. Queremos que vayan a la universidad para mejorar su medio, 

que hagan algo por su comunidad, que no se queden en la ciudad, que regresen para 

que sean motor de cambio. (Maestra Paty, grupo de discusión, 26 de noviembre de 

2019) 

 La formación académica toma relevancia en la medida que nos permite generar 

cambios positivos en nuestro entorno, pensarnos como seres sociales que comparten sus 

conocimientos. De esta manera, asistir a la escuela forma parte del desarrollo individual, pero 

visto como un bien común, algo que se comparte: 



 

161 

 

Sabemos que la educación es un factor de cambio y que ese factor de cambio les va 

a permitir alcanzar otras cuestiones para su vida individual y su ser, porque la clave 

está en hacer alumnos reflexivos y que no sean apáticos ante las adversidades que se 

les presenten; sino que tengan la capacidad de luchar, de exigir, incluso. Vuelvo a lo 

mismo, o sea, hay factores que van a coartar, pero va a depender mucho de nosotros... 

Y que los aprendizajes no sean memorísticos, sino que sean significativos, que los 

apliquen en su realidad. (Maestra Paty, grupo de discusión, 23 de marzo de 2018) 

 Aunque no se niega el programa de estudios y se sigue utilizando como el eje que 

norma qué enseñar, el contenido curricular pasa a un segundo plano y se pone en primer lugar 

la reflexión de la realidad:  

Siento que vemos en nuestro sistema educativo que todos, de acuerdo a la formación 

que tenemos, trabajamos en el contenido de las materias pero quizá a veces nos 

perdemos. Yo me dedico a lo que mencionaba, Química, Biología, claro, lo trato de 

llevar para que comprenda el alumno para qué va a servir, por ejemplo, para entender 

qué es la materia y que la materia somos todos. Por ejemplo, qué utiliza el campesino, 

utiliza insecticidas, ahí está presente la materia y ver que esos productos causan 

contaminación, causan daño, enfermedades; para poder distinguir que no es el uso 

masivo, hay que saber seleccionar. Tenemos recursos naturales que debemos 

aprovechar, los abonos orgánicos, por ahí nos vamos. (Maestro Feliciano, grupo de 

discusión, 13 de junio de 2018) 

En la materia de Ética y valores creo que es esencial para modificar las conductas de 

los alumnos en este caso, y hacerlos conscientes; sobre todo, que entendamos que 

tenemos que luchar por lo que merecemos, y que no podemos estar recibiendo 

migajas de lo que el gobierno nos quiera dar. Desgraciadamente lo tienes que exigir 

y ver la manera de cómo organizarlo. (Maestra Paty, grupo de discusión, 13 de junio 

de 2018) 

 Las adecuaciones curriculares llevan como trasfondo una postura política de 

intervención en la realidad. Aunque algunas actividades se quedan en el espacio áulico y la 

teorización, traer a la escena escolar temas de interés y relevancia cotidiana y dialogar sobre 

ellos en un sentido formal, reflexivo, de toma de conciencia, hace que los profesores dejen 



 

162 

 

de ser neutrales y asuman una postura política. La práctica pedagógica adquiere un sentido y 

significado social y transformador. 

 Por esta vía, la escuela cobra otro sentido para los estudiantes. Como cualquier otro 

conocimiento, el escolar solo es relevante en la medida que permite vivir, sea porque aporta 

algo material o permite tomar conciencia de tu situación:  

Por ejemplo, nosotros que ya vamos de salida vemos lo que es Economía, por esa 

opción de si queremos seguir con una carrera o hacer algo propio. Por ejemplo, yo le 

decía, para mí no es necesario tener una carrera, sino tomar un curso de lo que es 

repostería y ya ahí [en Economía] nos enseñan a nosotros cómo empezar nuestra 

empresa. (Estudiante mujer, grupo de discusión, 23 de octubre de 2018). 

Investigadora: Por ejemplo, cuando tengan su familia, ¿cómo les va a servir lo que 

aprendieron en la escuela?  

Estudiante hombre: Sobre el plan de vida de una familia, depende de tu economía, 

del trabajo que tengas, si tienes la posibilidad de tener de dos a más hijos o 

simplemente planificar uno o dos. También de los tipos de métodos que puedes tener 

con tu pareja, aunque estés casado hay que tener ese tipo de cuidado. (Estudiante 

hombre, grupo de discusión, 23 de octubre de 2018) 

 Los profesores del Telebachillerato núm. 74, al reconocer la escuela como un motor 

de cambio, se ven en la necesidad de ir más allá, incluso conociendo casi de memoria las 

lecciones del programa de estudio, crean otros caminos para construir un conocimiento 

apegado con la realidad y necesidades de los estudiantes y de la comunidad. Abren el espacio 

escolar a actividades donde se involucran actores, en teoría, ajenos, como fue el caso de la 

actividad del libro de narraciones que se explica más adelante, donde no solo participó el 

CELALI, también asistieron artistas muralistas para acompañar el evento y donar una de sus 

obras a la escuela. 



 

163 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fotografía 4. Mural “Todos somos monstruos”. Autores: Manuel Cantoral Elegantiae Arbiter y Kiki Suarez 

(retomado de sus perfiles en la red social Facebook). 



 

164 

 

 4.3.2. Aprendizaje situado: "Lo que veo acá y puede ser útil, por eso lo hago" 

 Las reflexiones pedagógicas y políticas que los profesores realizaron durante los 

grupos de reflexión se materializan en su práctica frente a grupo. A lo largo de las 

conversaciones que tuvimos y de la observación, surgieron varios indicios de cómo viven día 

a día la escuela, para este apartado me centro en la que ellos consideran su mejor práctica, 

sea por los resultados que han obtenido o por lo placentera que ha resultado. 

 Como se ha mencionado anteriormente, los profesores de telebachillerato estatal 

tienen 35 horas frente a grupo, que cubren con diferentes asignaturas de acuerdo con su área 

de conocimiento de contratación. Dado que los profesores del telebachillerato de Nuevo 

Carmen Tonapac imparten entre 5-8 asignaturas, se enfocaron en aquella donde ellos se 

sienten más cómodos, tanto porque es su campo de formación profesional o les gusta más 

que las otras. 

 En el caso del profesor de Químico-Biólogo, tomó de referencia la asignatura de 

Biología I y II, que imparte en 3° y 4° semestre, uno de los temas principales a lo largo del 

3° semestre es la materia, su conformación, características, diversidad, etc. Él parte del 

currículo y diseña la siguiente actividad: 

En mi caso, nosotros con los chicos que son de la materia de Biología, yo lo que he 

tratado de inducirlos, como la escuela es nueva [se refiere a la infraestructura que 

estaban construyendo] no había vegetación. Al director le dieron un programa de 

reforestación y aprovechamos para reforestar la vuelta del área escolar. 

Platicando con ellos el fenómeno de la fotosíntesis, el papel que juega un árbol 

en la naturaleza, si es un frutal nos puede proporcionar frutos, sombra; y si es un árbol 

maderable, a la larga nos proporciona madera pero también oxígeno, como todo lo 

que es la vegetación. 

El terreno de la escuela como es nuevo, está saliendo mucho arbolito de 

capulín, entonces no los hemos tirado en desorden, así como van saliendo pensar que 

ese árbol nos va a dar sombra, entonces nos va a servir. El trabajo es cuidarlo, podarlo 

y darle el cuidado necesario para que crezca bien; ahorita tenemos esa 

responsabilidad de utilizar eso pero aprovechando la materia. 



 

165 

 

A veces también acunamos hojas, hacemos que formen composta, ese sería 

uno de los trabajos. También medimos los capulines, el crecimiento que tiene cada 

semana, saber qué tanto crece un árbol en 15 días, al mes, y compararlo con otro 

porque hay otros que su crecimiento es más lento, pero el capulín es uno que en tres 

años ya es un árbol grande. Pero comparemos con otro que tiene otra fisiología, va 

más lento su crecimiento, entonces para saber. 

También decimos, es común que la gente cuando no llueve le pone sus 

cubetazos de agua a sus arbolitos, pero lo colocan en lo que llaman el tronco del árbol, 

sabemos que las raíces absorbentes no están ahí, porque el árbol es grande, entonces 

ya no están las raíces cerca del tronco sino donde llega el follaje, ahí están las raíces 

absorbentes. Perdemos agua, perdemos tiempo porque no les va a servir el agua, hay 

que ponerlo a cierta distancia, a donde cae la sombra de goteo que se llama, donde 

está la última rama ahí están las raíces que pueden absorber agua, algo práctico.  

Esas actividades y tenemos eso de sembrar arbolitos, de reforestar toda el área, 

incluso tenemos pensando comprar árboles frutales, pero queremos hacer el área 

mientras estemos en esto, que lo vemos a futuro, que ya no lo vamos a aprovechar 

nosotros sino otras generaciones pero es importante para, desde siempre pienso que 

si tenemos árboles frutales nos da el beneficio de la sombra pero nos da también las 

frutas que puede servir para mitigar el hambre de las familias. ¿Qué pasa? Si 

observamos muchos árboles de sombra pero nada más, entonces la propuesta es que 

cambien eso, mejor un árbol frutal que tiene el doble beneficio: la sombra y nos 

proporciona alimento. Eso también hemos tratado de insistir, esa forma. (Maestro 

Feliciano, grupo de discusión, 3 de julio de 2018) 

 El currículum se va empatando con actividades que resultan en beneficio de la 

comunidad escolar e intenta que estos conocimientos sean aprovechados por los estudiantes 

en su vida. Existe una preocupación por hacer de la escuela un lugar de convivencia con la 

naturaleza. El profesor genera el trabajo colectivo en cuanto a que son los estudiantes quienes 

se encargan de sembrar, monitorear y cuidar los árboles; aunque es importante hacer mención 

que los profesores acuden en vacaciones, especialmente si es en el tiempo de seca, a regar 

los árboles. En este cuidado hacia el entorno natural, también propicia la participación 



 

166 

 

responsable tanto de estudiantes como de profesores. La actividad pasa de la enseñanza 

teórica a la praxis.  

Fotografía 5. Telebachillerato núm. 74 “Romeo Rincón Castillejos”. 

 Por otra parte, el profesor no es ajeno a la realidad de su contexto. Como se explicó 

al inicio de este capítulo, la principal actividad económica de Nuevo Carmen Tonapac es la 

agricultura. Así, al reforestar, el profesor aprovecha el conocimiento que los estudiantes 

tienen para sembrar y los refuerza con los que él posee como ingeniero agrónomo. Cabe 

señalar que, en la asignatura de Formación para el trabajo, el profesor también ha iniciado la 

siembra de hortalizas, con la finalidad de que los estudiantes varíen la siembra de productos 

que pueden aportarles comida e ingresos económicos al ser vendidos.  

 Al reconocer que la escuela no siempre es vista por los estudiantes como un espacio 

para el aprendizaje y el conocimiento, el profesor analiza cómo hacer que los contenidos 

curriculares sean de provecho para aquellos jóvenes que al terminar el telebachillerato no 

quieren o no pueden ingresar a la universidad. En la asignatura de Inglés IV, el maestro del 

perfil de Económico-Administrativo, implementa actividades que desarrollen habilidades 

laborales en los estudiantes: 



 

167 

 

Particularmente un ejemplo, no dice en nuestro currículum un caso particular que 

retomé la semana pasada. Muchos ya no van a seguir estudiando y se van a trabajar 

a los restaurantes o al malecón [lugar turístico a 10 minutos de la escuela], es una 

zona muy turística en Chiapa de Corzo, vienen muchos extranjeros. Particularmente, 

no viene en el programa, pero yo estoy formando a mis alumnos, por ejemplo, en la 

evaluación de inglés, sobre una situación real en un restaurante. Eso no me dice en 

ninguna parte en el programa que yo lo haga, pero es parte del currículum oculto, 

parte de lo que veo acá y puede ser útil al alumno. Por eso hago algunas actividades 

como esas, que puedan repercutir e incidir en su formación futura, por eso es que lo 

hice, ahorita ya estoy haciendo otras actividades precisamente por eso. Y eso no viene 

en ninguna parte, en ninguna parte me lo dice. Sin embargo, mi experiencia, mi 

visión, me hace hacerlo y eso es parte del currículo oculto de mi práctica docente. 

(Maestro Peter, grupo de discusión, 22 de marzo de 2018) 

 En varios momentos los profesores manifestaron que uno de sus intereses principales, 

aparte de formar individuos responsables con el desarrollo de su comunidad, era que los 

jóvenes continuaran sus estudios e ingresaran a la universidad. Sin embargo, como se 

reconoce en la cita anterior, la situación económica de la comunidad impide que los jóvenes 

aspiren a la educación universitaria, razón por la cual el profesor de inglés busca actividades 

que tengan una relación más cercana con la realidad de los estudiantes. Su práctica 

pedagógica, como se entrevé, se guía por una observación de la realidad, el currículum no se 

aborda como un documento muerto, cobra vida mediante actividades basadas en un hecho 

social que involucra a los estudiantes.  

Específicamente en esta actividad citada, puede analizarse que el aprendizaje del 

inglés es una imposición curricular hegemónica, aunque por los procesos translocales de 

interconexión, se ha convertido en un referente que, de una u otra forma, es cercano al 

estudiante, relativamente cotidiano. De manera que el aprendizaje situado no es simplemente 

ir contra todo lo curricular, sino ver en qué medida hay elementos que ya forman parte de los 

procesos culturales propios y cercanos. Por lo tanto, esos elementos son útiles y necesarios 

para los estudiantes.  



 

168 

 

 Propiciar actividades donde se aterriza la teoría en una situación real o simulada, ha 

hecho posible que algunos estudiantes con actitudes negativas hacia la educación escolar se 

involucren y desarrollen habilidades y aptitudes que quizá ni ellos mismos conocían de sí:  

Sí, pero en la actividad de inglés me quedé sorprendido, una pronunciación exacta, 

los demás leían y él no, parecía que hablaba bien el inglés, con qué fluidez. Este 

muchacho hubo un tiempo, cuando estaba en primer semestre, que ya prácticamente 

lo teníamos fuera porque ya no aguantábamos. (Maestro Peter, grupo de discusión, 3 

de julio de 2018). 

 Considero que, en cierta medida, el conocimiento y el aprendizaje son más situados 

cuanto mayor es el nivel de involucramiento y número de participantes, también influye la 

relación de la actividad con su contexto sociocultural y si hay un espacio de reflexión del 

proceso de construcción del conocimiento. Lave y Wegner hablan de ello como la 

participación y la comunidad de práctica:  

El aprendizaje visto como actividad situada tiene como característica central un 

proceso que denominamos participación periférica legítima… Los aprendices-

escolares participan inevitablemente en comunidades de práctica y que el dominio del 

conocimiento y la destreza les exige a los novatos acercarse a la participación plena 

en las prácticas socioculturales de una comunidad… Trata del proceso por el que los 

nuevos participantes se convierten en parte de una comunidad de práctica. El proceso 

de convertirse en participante pleno de una práctica sociocultural compromete los 

propósitos de aprender de una persona y configura el significado del aprendizaje. 

(Lave y Wenger, 1991, p. 1) 

 El currículum que debe enseñarse y aprenderse en la escuela no es el fin. El 

conocimiento académico tiene un valor de uso (Pérez G., 2000), es decir, con base en la 

observación de la realidad y la identificación de las necesidades de los estudiantes para su 

desarrollo individual, social y profesional, el currículum adquiere un valor en tanto permite 

satisfacer esas necesidades (Pérez G., 2007). Por ello el conocimiento académico debe 

vivirse, dirigirse hacia lo práctico. 



 

169 

 

En la estrategia pedagógica que implementa la profesora de Ética y valores I, hay una 

observación de la realidad, se reconoce una problemática social, el currículum se convierte 

en un medio para atenderla, se genera un ambiente sociocultural de aprendizaje, los 

estudiantes participan en pareja, la comunidad observa y se involucra en la actividad 

aportando sus conocimientos y opiniones y, finalmente, se genera un espacio para la reflexión 

que va más allá del logro académico: 

En mi caso, yo trabajo en la materia de Ética, ves que la materia de Ética son muchos 

conceptos, elementos y tratamos de que se lleven algunas cosas a la práctica. Algo 

que nos está preocupado es que hoy en día los alumnos, bueno, los jóvenes de manera 

general, muchos de ellos viven su sexualidad a temprana edad y algunos pues tienen 

embarazos no deseados. Eso les coarta sus estudios, su vida misma, entonces, un tema 

que me pareció importante fue sobre los métodos anticonceptivos con los chicos de 

Ética.  

Les pedí que hicieran una maqueta con reciclado, las pastillas por ejemplo con 

palomitas [de maíz], cada equipo fue explicando el método que correspondía; lo 

explicaron muy bien, hicieron su dinámica. Pero aparte de eso les pedí que buscaran 

una pareja y que buscaran un muñeco que pesara aproximadamente tres kilos; me 

preguntaron que cómo lo iba hacer, les dije que no sabía, algunos me sorprendieron 

porque cargaba su muñeco y pesaba, les pregunté "¿Qué le hicieron?", le pusieron 

arena, es decir, buscaron la forma. Les pedí que trajeran su pañalera que llevaba su 

mamila, su leche y vieras que algunos hasta toallitas húmedas, me sorprendió; bueno, 

eso fue un periodo de dos semanas. Los chavos cuidaban al bebé, lo cargaban, todo, 

fue muy estupendo, fue muy bonito observar que los muchachos venían con su 

muñeco: lo registraron, lo llevaron a vacunación, fue una técnica que en lo personal 

me dio mucha satisfacción.  

Al principio tenían mucho temor, "Profe, se van a burlar de nosotros", "¿Cómo 

es posible que vamos a hacer eso?", les dije que es algo que sucede, no muy lo querían 

hacer, incluso en un momento pensé "Tienen razón, no lo vamos a hacer", pero 

después dije "No, tengo que enfrentar esto". Fue una experiencia bonita porque, 

algunos, hasta discutieron con su pareja "No me lo quiere cuidar porque dice que es 



 

170 

 

hombre", vieron esas cuestiones de las relaciones de pareja, algunos se llevaron muy 

bien. Al final se aburrieron "Profe ya no quiero estar cargando", les dije "Eso pasa, a 

los hijos hay que quererlos, cuidarlos, ver dónde los vamos a dejar, no es lo mismo 

ser estudiante y tener la responsabilidad".  

Al final hicimos una pequeña fiestecita porque les pedí que cada acta, hicieron 

su acta de nacimiento y pagaron 10 pesos, por ejemplo, "¿Por qué tan caro?", "Más 

caro es cuando van a registrar a su hijo y si no tienen dinero". Y se ven muchas cosas; 

es la primera vez que lo aplico, pero creo que me dio mucha satisfacción. (Maestra 

Paty, grupo de discusión, 3 de julio de 2018).  

 La profesora fundamenta su intervención pedagógica en una situación real, sitúa el 

aprendizaje. Planea una actividad vivencial para el estudiante, quien se ve involucrado como 

actor central: debe desarrollar una actividad escolar, el aprendizaje que genere de ella tiene 

relación con la teoría, en este caso del embarazo adolescente y la planificación familiar y 

sexual. Pero, en la medida que el estudiante vive la situación, aparecen conflictos que lo 

conducen al cuestionamiento de su realidad y a la toma de decisiones. 

A diferencia de la actividad de inglés que también parte de la simulación, en esta 

actividad los jóvenes se involucraron al grado de hacer partícipes a su familia y comunidad 

o estableciendo relaciones sociales más allá de lo académico, tanto de amistad como de 

pareja: 

Ah, bueno, es que en su casa pues era un poco difícil saberlo [si cuidaban al bebé]. 

Por ejemplo, me comentaba una alumna, de que a veces se llevaba su bebé su 

hermano "Ahí está tu nieto, mami", le decía a su mamá; dice que sí lo cuidaba porque 

su hermano también se hizo novio con su pareja. A veces me pregunto, ¿fue 

favorable? Porque fue tanta la relación y la comunicación que tuvieron entre ellos, 

que hasta sentimientos surgieron, después no sabemos qué vaya a pasar; pero digo, 

entro en un conflicto, qué tan bueno, yo la vi buena porque pudieron observar la 

responsabilidad que es tener un hijo a temprana edad. (Maestra Paty, grupo de 

discusión, 3 de julio de 2018) 



 

171 

 

 El grado de implicación y responsabilidad fue tanto que permitió a los estudiantes 

observar problemáticas que, en primera instancia, no eran parte de la actividad; reflexionaron 

sobre temas del contexto actual, tanto local como global: 

Fue tanto el contacto que tuvieron entre ellos porque eran pareja, lo cuidaban, se 

cansaban "Profe, ¿lo podemos dejar?", "Hay que pagar la guardería, diez pesos", 

"Profe, ¡es mucho", "Pues en la vida real pagan más caro". Pero hubo bastante 

convivencia. Algunos, había formado pareja hombre-mujer, pero algunos dijeron que 

eran hombre-hombre y mujer-mujer, y aceptaron y dijeron: "Pues nosotros somos 

pareja homosexual". Y ahí surgió otro tema sobre la adopción de los niños. Fueron 

dándose discursos, pero fue una experiencia muy bonita. Dos semanas. 

Hubo una parejita que sí tuvieron ciertas diferencias, que fue Teresa y Rafael. 

"Profe, es que él dice que no lo va a cuidar", y él muy serio, "Es que yo soy hombre". 

Como que tiene esa parte de machismo y ella se molestaba, "Pero mire, profe, yo lo 

tengo que alimentar", se venía a quejar, "Yo lo tengo que cargar... También que lo 

cargue, también es su hijo". Y la verdad para mí fue muy divertido. Él muy cuadrado 

[de mentalidad]. (Maestra Paty, grupo de discusión, 3 de julio de 2018) 

 La enseñanza que parte de casos reales, que conflictúa como expuse anteriormente, 

también pone de manifiesto la complejidad de la realidad y del conocimiento. Los estudiantes 

estaban aprendiendo sobre las responsabilidades del embarazo adolescente, como una 

problemática de la edad que influye en su desarrollo personal y académico. Pero durante el 

desarrollo de este tema académico en la actividad, fueron “apareciendo” otras problemáticas: 

la diversidad sexual, los derechos de las personas LGBTTTIQ, la equidad de género, las 

relaciones humanas. Consciente o inconscientemente, se propició un aprendizaje 

interdisciplinar, donde cada caso era una situación única con sus problemáticas, decisiones, 

soluciones e implicaciones. El sentido tradicional y fragmentado del conocimiento escolar es 

puesto en juicio, ante afirmaciones de que en la escuela se aprende ciencia y no valores, la 

actividad escolar de la maestra nos enseña que lo uno no puede ir separado de lo otro.



 

172 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fotografía 6. Estudiantes de Telebachillerato estatal a la hora de salida. 

 



 

173 

 

4.3.2.1. Los estudiantes, su entorno familiar y comunitario 

 En primer momento, situar el conocimiento y el aprendizaje requiere la tarea de 

entender quién soy, dónde estoy y con quiénes estoy. Razón por la cual primero intenté 

mostrar quiénes son los profesores del Telebachillerato núm. 74 “Romeo Rincón Castillejos”, 

sus creencias y posturas, eso nos da una idea de por qué realizan ciertas actividades en clase. 

Con la finalidad de tener una visión más amplia de los motivos que subyacen a su práctica 

pedagógica, considero que es central hablar del conocimiento que los maestros tienen de las 

personas con las que trabajan, es decir, de los estudiantes, su familia y la comunidad. 

 De acuerdo con el discurso que se expuso con anterioridad, se reconoce que la escuela 

tiene un currículum oficial que cumple con ciertos intereses, los del Estado, y que estos 

pueden no estar centrados en el beneficio de las personas y comunidades. También se 

reconoce que, como consecuencia de lo anterior, entre el contenido escolar oficial y la 

realidad del contexto, hay un desfase. Por último, reflexionan que ellos no pueden quedarse 

pasivos viendo que la escuela no pone atención a la realidad de los jóvenes y que no está 

contribuyendo a la mejora de la sociedad:  

Lo que dicen estos proyectos es que se educa de acuerdo con el sistema, por eso no 

hay que educar con el material oficial. Lo que creo es que hay que retomar algunos 

contenidos y aterrizar en las necesidades de la comunidad, buscar un desarrollo social 

como pueblo. (Maestro Feliciano, grupo de discusión, 26 de noviembre de 2018) 

Entonces, adecuan el currículum bajo el interés de aquello que puede o pretende, 

transformar la realidad del estudiante. El análisis que realizan acerca de la poca relación entre 

el currículum y el contexto conlleva otra reflexión: para generar una pedagogía situada, es 

importante el grado de conocimiento de los estudiantes y su contexto. 

 La intención de este apartado, por lo tanto, es fundamentar que la elección de práctica 

docente no cumple únicamente con los intereses de un currículo educativo oficial, sino que 

este se adecua en función del contexto escolar en que los profesores laboran. Aunque no 

siempre ocurre así, es importante evidenciar que los intereses que se mueven en la escuela 

no se centran en reproducir un discurso hegemónico de dominación, muchas veces son 

intentos por transformar una realidad que se conoce. 



 

174 

 

 Entonces, ¿qué otros intereses se mueven en la escuela? Si hablamos desde los 

estudiantes, las razones por las que acuden a la institución escolar son muy variadas, no todos 

buscan ni esperan lo mismo de la escuela: 

Por ejemplo, nosotros que ya vamos de salida vemos lo que es la materia de 

Economía, por esa opción de si queremos seguir con una carrera o hacer algo propio. 

Por ejemplo, yo le decía, para mí no es necesario tener una carrera, sino tomar un 

curso de lo que es repostería y ya ahí [en Economía] nos enseñan a nosotros cómo 

empezar nuestra empresa. (Estudiante mujer, grupo de discusión, 23 de octubre de 

2018) 

Aparte de lo que ya comentó mi compañera, igual para los que están en primero, 

tercero o salir, uno se va dando cuenta en qué podría ser mejor, en qué le va gustando 

más. Ya lo que es de tercero a quinto uno puede tener más noción de decir si quisiera 

estudiar o no, tener una idea de lo que quisiera hacer. Uno se va dando cuenta. 

(Estudiante hombre, grupo de discusión, 23 de octubre de 2018) 

 De acuerdo con sus necesidades e intereses, el estudiante va a la escuela para adquirir 

los conocimientos y los documentos necesarios que le permitan acceder al siguiente nivel 

educativo. También hay quienes no desean o pueden seguir estudiando, pero van porque 

quieren aprender algo útil que les permita generar ingresos económicos. Y como dice el joven 

en la cita anterior, en el espacio escolar pueden conocerse a sí mismos, saber qué les gusta, 

qué quieren hacer aparte de ir a la escuela o cuando terminen sus estudios.  

 Por ello, considerar que todos los estudiantes merecen una atención igual, asisten a la 

escuela por una razón compartida o aprenden al mismo ritmo, sería un grave error. Sin 

embargo, existen características compartidas con base en el contexto donde vivimos como 

afirma Giménez (2007, p. 62): “la identidad contiene elementos de lo ‘socialmente 

compartido’, resultante de la pertenencia a grupos y otros colectivos, y de lo ‘individualmente 

único’”.  

En términos generales, para guiar su actuación pedagógica, los profesores 

caracterizan a sus estudiantes de la siguiente manera:  



 

175 

 

Jóvenes en un rango de edad de 14-17 años; ingresan al telebachillerato con carencias 

académicas, es decir, no poseen conocimiento de ciertos contenidos disciplinares que 

debieron aprender en el nivel educativo previo; tienen carencias económicas; 

presentan diversidad en tanto su actitud conformista o activa, valores, aspiraciones, 

etc. (Cuaderno de notas, 16 de abril de 2019) 

 Ninguna de sus características es gratuita. Los docentes, consciente o 

inconscientemente, dan cuenta de cómo el entorno influye en la personalidad de los 

estudiantes. Algo que en reiteradas ocasiones manifestaron los profesores, es que los jóvenes 

tienen pocas aspiraciones, se conforman, no quieren salir de su comunidad para ir a estudiar 

a la universidad o prefieren quedarse en la comunidad trabajando en pequeños comercios, 

aunque les guste ir a la escuela y aprender32. Ante esto, los profesores relacionan esta actitud 

con el hecho de “acá hemos visto algunos alumnos relevantes, excepcionales, pero no tiene 

eso [ambición de continuar estudiando]. Pero no sé si influye el poco apoyo que tienen de su 

familia” (Maestro Peter, grupo de discusión, 26 de abril de 2018).   

 El conformismo, visto como pasividad o apatía, se convierte en una característica de 

la comunidad: 

Si comparamos la comunidad con otras comunidades, con la experiencia que hemos 

tenido en otras comunidades, aquí es la más pasiva. (Maestro Feliciano, grupo de 

discusión,16 de abril de 2018) 

Y aquí es donde se vuelve interesante el conocimiento del contexto. Como se hizo 

ver al inicio de este capítulo, los profesores reconocen que los pobladores de Nuevo Carmen 

Tonapac se sienten como chiapacorceños de segunda o ciudadanos de tercera. Su identidad 

migrante, la falta de compromiso de las autoridades municipales para con la comunidad y el 

desprecio que vivieron cuando fueron a solicitar servicios para la población, es algo que los 

ha marcado.  

Aunque es importante destacar que el conformismo del que hablan los profesores no 

puede tomarse como una generalidad. Hay estudiantes que ven en la educación escolar una 

 
32 Estas opiniones se obtuvieron en los focus group con los profesores, de tal manera que para la investigadora 

el ir a la universidad o trabajar en la comunidad representa la misma validez en tanto es una decisión personal. 



 

176 

 

oportunidad para mejorar su vida: “Bueno, si seguimos estudiando para tener un trabajo y 

una mejor calidad de vida” (Estudiante mujer, grupo de discusión, 23 de octubre de 2018). 

Esto implica que, en cierto grado, están conscientes de que su condición social puede ser 

diferente; por lo que, en la escuela, consideran posible construir conocimiento para su vida. 

Por otra parte, el entorno familiar es complejo. Aunque existen casos de apatía por 

parte de los padres de familia que no se involucran en la educación de sus hijos, también se 

reconoce que esto puede ser influencia del sistema laboral y económico: 

En cuanto al ambiente familiar, se perciben hogares donde los padres y madres 

trabajan y se desvinculan del cuidado de sus hijos (especialmente en casos de madres 

solteras o padres que laboran fuera de Nuevo Carmen Tonapac); esto puede ser una 

consecuencia del sistema económico que obliga a los padres a trabajar jornadas largas 

o fuera de su lugar de residencia para poder obtener los recursos económicos 

necesarios. (Maestro Peter, grupo de discusión, 3 de julio de 2018) 

 Otra característica familiar que plantean los profesores y también impacta en la 

relación escuela-familia, es la transformación actual del modelo tradicional de familia, 

situación que mencionan los profesores en el siguiente diálogo: 

Maestro Feliciano: Hay desintegración. 

Maestro Peter: Mamás solteras, familias separadas. 

Maestro Feliciano: O el papá no está aquí porque trabaja fuera. 

Maestro Peter: Tienen nuevas familias con padrastros, madrastras. 

Maestra Paty: Que la mamá los abandonó. (Grupo de discusión, 16 de abril de 2018) 

 El acompañamiento educativo de los jóvenes por parte de la familia sigue recayendo 

en la madre quien, como se mencionó anteriormente, en algunos casos trabaja fuera del hogar 

por las condiciones económicas: 

A veces es la madre de familia la que está más interesada. (Maestro Feliciano, grupo 

de discusión, 3 de julio de 2018) 



 

177 

 

Los padres de familia demuestran apatía en el proceso educativo de sus hijos… Son 

las madres quienes tienen mayor participación, se involucran y comunican más con 

sus hijos y maestros. (Maestro Peter, grupo de discusión, 3 de julio de 2018) 

 Estas mismas condiciones económicas y familiares propician que “los chicos tengan 

problemas en casa y eso es lo que les impide llegar despejados de sus problemas emocionales 

y económicos, para que lograran poner mayor atención, porque muchas veces está su cuerpo 

pero su mente en otro mundo” (Maestra Paty, grupo de discusión, 13 de junio de 2018). Las 

desintegraciones familiares y las condiciones económicas son el motivo por el cual los 

estudiantes muchas veces faltan a clase: 

Nuestros chavos van a trabajar en las vacaciones para tener un recurso, fines de 

semana trabajan; a veces nos dicen, "Profe, no vamos a poder ir [a clase] porque la 

señora tal me habló que quiere que trabaje con ella", entonces quieren tener su recurso 

económico porque quieren ir a la escuela, entonces también le andan buscando. 

(Maestra Paty, grupo de discusión, 13 de junio de 2018) 

También existen casos de alumnos que tienen que trabajar para poder continuar 

estudiando (principalmente como meseros en la cercana cabecera municipal o 

cocineras, según sea el caso) y en cuyo caso, necesariamente, debemos tener cierta 

flexibilidad parar apoyarlos. (Maestro Peter, grupo de discusión, 3 de julio de 2018) 

El aprendizaje escolar es una actividad que fluctúa entre ser prioridad y pasar a 

segundo término. Algunos de los estudiantes consideran que al estudiar podrán tener una 

mejor condición de vida, por ello van al telebachillerato, al no tener dinero tanto para la 

escuela como para vivir, faltan a clases y van a trabajar. Entonces, el profesor se encuentra 

con el conflicto de seguir la normatividad o comprender al estudiante y apoyarlo para que 

continúe su formación escolar.  

Por lo observado en la práctica de los profesores del Telebachillerato núm. 74 y la 

experiencia de otros profesores de la misma opción educativa, la normatividad se hace a un 

lado. Es decir, el reglamento de faltas es ignorado conforme a un acuerdo entre los docentes 

y el estudiante. Dicho acuerdo, en términos generales, consiste en que el estudiante obtenga 



 

178 

 

el permiso para ir a trabajar sin que su inasistencia implique la baja académica, siempre que 

cumpla con las actividades escolares que los profesores le demanden.  

Además de ello, cabe destacar que en la gestión de becas económicas que otorga el 

gobierno a los estudiantes, el profesor a cargo muestra compromiso para cumplir con los 

requisitos y que los alumnos puedan obtener el apoyo. Algunas veces ese apoyo va más allá 

de las responsabilidades administrativas que el cargo demanda, pues el profesor ayuda a 

llenar el formulario en internet (en el caso de ciertas becas) a los estudiantes que no tienen 

acceso a la tecnología o no saben usarla. 

Estos rasgos sociales que he descrito de manera muy superficial también tienen 

consecuencias comunitarias como la drogadicción y el alcoholismo. En otro sentido, las 

costumbres religiosas son un elemento de unidad comunitaria y de arraigo a ciertas formas 

de pensar que resulta difícil cuestionar, reflexionar o cambiar.  

Y con todo ello, existen casos excepcionales o relevantes como los denominan los 

profesores, jóvenes que quieren trascender incluso cuando su trayectoria escolar no cuenta 

con las mejores calificaciones o son considerados “buenos alumnos” (en términos de 

aprender o saber todo lo que se les enseña): 

Maestra Paty: Este estudiante se da cuenta de todo lo que su mamá hace, le ha 

costado, creo que la motivación de él es decir "Ahora me toca a mí sacar a mi madre 

adelante"…  

Maestro Peter: Ese un caso muy sui generis, su mamá es soltera, que llega a ser 

limpieza a Chiapa y con gran esfuerzo su hijo es el que va a salir de arquitecto ya. 

Son de las primeras generaciones, son de los primeros frutos que tenemos. Es muy 

poca la historia de este telebachillerato, pero son de los primeros frutos. (Grupo de 

discusión, 26 de abril de 2018) 

 Todos estos motivos son los que los docentes consideran o deberían considerar en sus 

clases. ¿Qué enseñar cuando los estudiantes no tienen como prioridad el aprendizaje escolar 

debido a sus condiciones socioeconómicas, comunitarias, familiares e individuales? Es una 

pregunta compleja que, en cierto grado, los profesores del Telebachillerato núm. 74 han 

respondido con adecuaciones curriculares más cercanas y útiles para los estudiantes y la 



 

179 

 

comunidad. Los maestros han tratado de buscar una transformación social que mejore las 

condiciones de vida tanto de los jóvenes como de sus familias. 

 Los estudiantes confirman que las actividades escolares diseñadas por los profesores, 

con base en adecuaciones curriculares situadas, tienen relación o utilidad en su vida personal 

y comunitaria. En cierta medida, estas actividades tienen la intención de buscar una 

transformación social: 

Por ejemplo, ese proyecto de levantar las botellas, la escuela ayuda a hacer la limpieza 

de la comunidad [Respecto a la actividad de recolección de PET]. (Estudiante mujer, 

grupo de discusión, 23 de octubre de 2018) 

Porque te das cuenta de que tener un bebé no es nada fácil, requiere mucha 

responsabilidad [Acerca de la actividad de Ética y valores, relacionada con el 

embarazo adolescente]. (Estudiante mujer, grupo de discusión, 23 de octubre de 

2018) 

 Finalmente, contrario a lo que Freire (2005) señala en la relación educador-educando 

desde una perspectiva bancaria, los profesores del Telebachillerato núm. 74 no están 

buscando que los estudiantes transformen su mentalidad de oprimidos y se integren a la 

sociedad. Eso equivaldría a pensar que los problemas de los estudiantes son actitudinales y 

les pertenecen únicamente a ellos, que las condiciones socioculturales y económicas no 

influyen, o peor, que resignadamente acepten su condición. En cambio, para estos maestros 

está claro que son las situaciones sociales las que deben modificarse para generar sociedades 

más justas y equitativas, que permitan el desarrollo de todas las personas. 

Por lo cual, los profesores cuestionan su entorno y a sí mismos. Entienden que los 

estudiantes no son seres pasivos y en lugar de asumir una relación de opuestos “educador-

educando”, juegan constantemente con la inversión de los roles para aprender de los jóvenes 

y proponer con ellos. 

4.3.2.2. Comunicación verdadera 

 El aprendizaje situado implica conocernos a nosotros mismos, a los otros y a la 

comunidad, para conformar una comunidad de aprendizaje que involucra a todos los actores, 



 

180 

 

la escuela se convierte en un espacio de participación social. No basta con conocer el contexto 

en que nos encontramos, desde nuestro papel de profesores implica permitir que todos 

participen en condiciones equitativas. 

 Freire (2005) dirá que la palabra verdadera es aquella que acompaña la reflexión con 

la práctica, es por tanto una praxis que conlleva la transformación del mundo. En su ímpetu 

transformador, la palabra requiere de las demás personas, se necesita ser humilde para aceptar 

que el cambio no depende de un solo hombre o mujer. El diálogo se convierte en el encuentro 

con el Otro como mi igual. 

Una comunicación verdadera significa hablar con apego a la realidad de los actores, 

generando relaciones horizontales en las que cada actor tenga la misma posibilidad de 

aportar. Al observar las clases y conforme a lo que los maestros manifestaron en los grupos 

de reflexión, les gusta que los estudiantes sean propositivos, les permiten expresar sus 

inquietudes u opiniones y están abiertos a modificar la clase en función de los intereses de 

los jóvenes. A veces se dificulta lograr un ambiente armónico de comunicación, pero creo 

que es algo normal, como grupo social vivimos en el conflicto, en los desencuentros que en 

un primer momento no sabemos manejar.  

 La observación de la realidad no es suficiente, se complementa con la voz de los 

actores, los profesores saben que “cada alumno es una historia, no los puedes juzgar por 

simple apariencia, tienes que aprender a conocerlos, ver qué está pasando” (Maestra Paty, 

grupo de discusión, 3 de julio de 2018). El ambiente de aprendizaje tiene que construirse de 

forma que permita a cada uno dar su voz, si no se conoce a los jóvenes, tendemos a ser “muy 

duros y juzgamos, ya cuando nos dicen le entendemos. Tiene razón según su situación” 

(Maestro Peter, grupo de discusión, 3 de julio de 2018). El aprendizaje situado requiere 

espacios de comunicación verdadera. 

 Cuando cada actor puede expresarse bajo las mismas condiciones y libertad, entonces 

tiene el poder de cuestionar, de ser crítico y transformar su realidad. Este proceso puede ser 

doloroso, tanto para quien está aprendiendo a hablar en libertad como para el que ha cedido 

en busca de una relación más horizontal: 

Una cosa que hemos visto nosotros al forjar a nuestros alumnos críticos es que con 

nosotros se empieza, precisamente, ese cuestionamiento. Hay veces que nos vamos, 



 

181 

 

por ejemplo, ayer salimos porque fuimos a hacer promoción a otras escuelas. Y nos 

pregunta: ¿y por qué salió? Es decir, nosotros los primeros en ser cuestionados, pero 

no nos arrepentimos porque eso es lo que queremos, el cambio que estamos logrando. 

Desde nuestra trinchera, porque los tres hemos promovido eso, hacerlos más críticos, 

más reflexivos, más cuestionadores. Pero nosotros somos los primeros objetos del 

cuestionamiento. (Maestro Peter, grupo de discusión, 22 de marzo de 2018) 

 Autores como Samaniego (2005), al hablar de un diálogo intercultural o de doble vía, 

señala que el diálogo como elemento característico de la interculturalidad, significa respeto. 

Respeto para reconocer la capacidad creadora de ambos interlocutores, respeto en tanto 

entender las condiciones socioculturales en la que llega cada actor y, por consecuencia, 

respeto para generar una comunicación equitativa. En este sentido, los profesores, al permitir 

la voz del estudiante, no solo a nivel de receptor sino de hacedor de currículum junto con él, 

reconoce al joven como persona que puede hacer. Estar abierto al cuestionamiento, puede 

interpretarse como reconocer el ser político del estudiante y estimula su participación en la 

vida escolar. 

 Esta forma de relacionarse con sus profesores también está presente en el proceso de 

enseñanza y aprendizaje, los estudiantes se sienten parte activa en la construcción del 

conocimiento. Al mismo tiempo, el profesor reconoce que en él también hay ignorancia y 

saberes en el otro actor: 

Investigadora: Cuando están en clase, ¿quién es el que enseña? 

Estudiante mujer: El maestro y los alumnos. 

Investigadora: Explícame, por favor, ¿cómo enseñan los alumnos? 

Estudiante mujer: Porque puede ser que el maestro no tenga los datos específicos 

entonces nosotros complementamos. (Grupo de discusión, 23 de octubre de 2018) 

 Quizá no todas las actividades académicas generen un grado de implicación profundo 

de los estudiantes, sin embargo, los mismos jóvenes se reconocen en un papel que va más 

allá de la recepción, ellos también pueden enseñar, es decir, también tienen algo que aportar 

a la clase y se les permite. Esto nos da cuenta de que los estudiantes no están en una relación 



 

182 

 

vertical que los oprime, por el contrario, pueden cuestionar, proponer y, cuando no basta con 

lo que sabe el profesor, ellos complementan o aportan para enriquecer la clase.  

4.3.2.3. Comunidad, la escuela como un espacio abierto 

Decolonizar el saber, situarlo, también implica incorporar saberes y actores que no 

están considerados en el currículo como principales o ni siquiera son mencionados. En el 

caso del telebachillerato de Nuevo Carmen Tonapac, los profesores describen a la comunidad 

como pasiva y como si los estudiantes rechazaran rasgos distintivos de su cultura originaria, 

entre ellos la lengua; atribuyen esta situación al trato inicial que recibieron los pobladores 

por parte de las autoridades municipales debido a su condición migrante. En febrero de 2018, 

antes de iniciar la investigación, los docentes me invitaron a participar en la presentación de 

su folleto titulado Tzyapyapapä ntä kupkuyomoram ‘Narraciones de nuestros pueblos’, que 

en mayo de 2019 fue presentado como libro.  

 Durante el semestre agosto-diciembre de 2017, el CELALI, del gobierno de Chiapas, 

a través del Departamento de Investigación de Lenguas y Artes, se acercó a la escuela para 

solicitarles su participación en un proyecto que tenía como finalidad el fomento de la lengua 

originaria del pueblo, es decir, el zoque, esta actividad se llevó en conjunto con la materia de 

Literatura I del 3° semestre.  

Haré un pequeño paréntesis, Literatura I, conforme a los planes y programas de la 

DGB que operan en el Telebachillerato, consiste en conocer qué es literatura, las corrientes 

literarias, los géneros literarios, centrándose en el narrativo y el lírico (cuento, leyenda, mito, 

fábula, novela y poesía). Pues bien, la actividad del CELALI que era un taller de creación 

literaria, podía conjuntarse con el contenido de la asignatura; de hecho, en Literatura I, un 

contenido principal es la leyenda. En el taller del CELALI, los estudiantes investigaron con 

sus familiares, leyendas de la región o propias de su cultura, las escribieron en español y en 

zoque.  

 Es muy importante resaltar, como manifestaron los docentes posteriormente, que los 

jóvenes en su mayoría ya no son hablantes de la lengua originaria, al menos no en el espacio 

escolar. En resumen, hubo apertura por parte de la maestra de Literatura para que su 



 

183 

 

asignatura hubiera trabajo conjunto con el taller del CELALI, el contenido fue un pretexto 

para hacer algo diferente. 

 El evento, entonces, consistía en presentar el folleto titulado Tzyapyapapä ntä 

kupkuyomoram ‘Narraciones de nuestros pueblos’. Este folleto reunía las leyendas escritas 

por los estudiantes con ayuda de sus familiares y gente del CELALI, era un borrador de lo 

que posteriormente se convertiría en un libro. Y los autores de ese libro, eran los estudiantes. 

Durante el programa, los estudiantes leyeron algunas de las leyendas, unos en español y otros 

en zoque, repito, no todos son hablantes de la lengua originaria o se resisten a hablarla en 

público o la hablan, pero no saben leerla o escribirla (de ahí también la intención del taller 

del CELALI).  

En la presentación también participó la comunidad, la Junta de Festejos de Nuevo 

Carmen Tonapac (relacionada con los festejos religiosos) fue invitada a presentar una danza 

folclórica de la región que, según entiendo, realizan en los festejos de la comunidad. La danza 

se titula “La niña”, hay una banda tradicional tocando con instrumentos de la región y un 

grupo de danzantes que simulan ser viejos y mujeres jóvenes, lo curioso es que no participa 

ninguna mujer, son los mismos muchachos quienes se visten de mujeres. 

 No es lo mismo decirle al estudiante que si deja de hablar su lengua esta se va a perder, 

en un sentido romántico y folclorizante. En actividades como la del libro realizado por los 

estudiantes, la lengua cobra un valor, genera relaciones sociales entre los hablantes, tiene un 

valor de uso. Permitir que otros actores, institucionales y comunitarios, participen de la 

construcción del conocimiento lingüístico del zoque y que este, aun no siendo parte del 

currículo oficial, esté dentro de la escuela, puede generar un mensaje simbólico positivo de 

reafirmación y valoración de la cultura propia de los estudiantes. 

Lo que se pretende a través de la escuela, especialmente lo referente al tipo de 

estudiantes que buscamos formar, solo puede lograrse poniéndose en práctica bajo cierto 

marco de referencia que nos permita entender la vida. Cabe señalar que estas adecuaciones a 

nivel áulico, como un proceso de reflexión personal del profesor entre el currículo a enseñar 

y la realidad en la que labora, no se quedan en la individualidad. 



 

184 

 

4.3.3. Compartir experiencias 

 La escuela como una institución social no es un espacio aislado. De hecho, para 

romper la visión de que la escuela solo es para el desarrollo del conocimiento científico 

descontextualizado, es necesario construir lazos de comunicación con otros actores que 

permitan comprender el papel social de la institución escolar. 

Solos, en sus propias reflexiones, los profesores se sienten vulnerables, divididos: 

Ahí quería comentar algo que se hacía en el pasado, pero también la reforma nos 

vino, aparte de dividir, nos vino a limitar el que nos uniéramos y tuviéramos contacto 

los maestros. Antes de esto, recuerdo que se hacían cursos, y yo llevaba mi 

experiencia y lo compartía con los compañeros y otros llevaban otras cosas; entre 

todos salíamos alentamos, un cursito de dos días, tres días, en un ciclo escolar eran 

dos o tres cursitos que íbamos. ¿No sé si todavía alcanzó? (Maestro Feliciano, grupo 

de discusión, 13 de junio de 2018) 

 El compartir lo que hago con otros y escucharlos genera en los profesores un 

sentimiento de bienestar, como ellos mismos dicen, los alientan: 

Maestro Peter: Siempre estoy aprendiendo, tengo esa apertura a aprender, me gustaría 

escribir mis experiencias, lo que he analizado. 

Maestra Paty: de esto que dice el maestro Pedro, creo que es importante compartir 

cómo hacemos en el aula, cómo damos clases. (Grupo de discusión, 26 de noviembre 

de 2019) 

Reconocen que en el encuentro con sus iguales pueden formular soluciones a los 

conflictos que acontecen en el aula. Lo contrario, el aislamiento, significa un retroceso: 

“Acabó esa interacción que teníamos anteriormente, entonces, íbamos bien, yo siento, ahorita 

es una caída, aparte que estamos divididos” (Maestro Feliciano, grupo de discusión, 13 de 

junio de 2018). 

 Los profesores saben que cambiar el mundo desde la escuela no es una tarea que le 

es exclusiva al telebachillerato, reconocen que la característica parcelaria de la escuela genera 

una ruptura. En los documentos se especifica el aprendizaje que alcanzará el estudiante según 



 

185 

 

su grado académico, aunque en la realidad muchas veces no se cumple. Esto genera que sea 

necesario una comunicación entre los profesores de diferentes niveles de la misma 

comunidad, a manera de radiografía de lo que realmente está ocurriendo con el logro de los 

aprendizajes: 

Veo también que preescolar con su nivel, primaria con su nivel, secundaria con su 

nivel. ¿Qué pasa después cuando llegan los muchachos que no saben leer? No saben 

leer ni escribir, le echamos la bronca que llega a Telebach, Telesecundaria le echa a 

la primaria, ¿pero por qué no nos juntamos todos y a ver qué pasa? ¿En qué está 

fallando? Si tenemos la radiografía de la colonia, ¿por qué no un acercamiento?, pero 

tiene que también desde el patrón y decir "vamos a acercarnos y decir cómo estamos 

trabajando o dónde estamos fallando”. (Maestro Feliciano, grupo de discusión, 13 de 

junio de 2018) 

 No es solo un problema de comunicación, sino también una posibilidad para romper 

con la idea escalafonaria del conocimiento. Si el currículum se dejara de estructurar por 

grados, pensando que de acuerdo con nuestra edad debemos aprender tal o cual cosa, 

podríamos generar comunidades de aprendizaje conforme a nuestros intereses y desarrollo 

cognitivo (no pensado desde la edad sino desde la experiencia). Quizá eso facilitaría el 

aprendizaje. 

De la misma manera que se acepta que los proyectos de mejora surgen del encuentro 

con el Otro, también se admite haber caído en lo que Freire (2005) denominó palabra 

inauténtica, en el decir y no hacer pero asumiendo una postura de autocrítica y compromiso:  

Nosotros juzgamos, los de Telesecundaria a la Primaria, y nosotros Telebach a los de 

Telesecundaria, pero no ha existido de la parte de la institución que norma todo eso 

de que nos juntemos maestros de todos los niveles y nos pongamos a revisar, pero 

con un proyecto bien diseñado, con especialistas y todo, para ver qué está sucediendo 

y no nos tengamos miedo como niveles de enfrentar esa situación y buscar una salida. 

Nadie se atreve hacerlo. Sabemos que nos culpamos unos a otros pero, ¿quién nos ha 

sentado para decir vamos a platicarlo? ¿Qué está pasado? (Maestro Feliciano, grupo 

de discusión, 26 de abril de 2018) 



 

186 

 

 No solo se mira a los profesores como actores que deben involucrarse en el proceso 

educativo, se reconoce en los padres y madres de familia un actor central. De manera que 

cuando se presentan dificultades con los estudiantes se invita a los tutores o familia a 

participar de la solución:  

Cuando tenemos algún problema en la escuela buscamos a los padres de familia y 

estudiantes, se busca que nos ayuden a solucionar los conflictos de convivencia, por 

eso tenemos una comunicación constante y cercana con los padres y estudiantes. En 

ocasiones, los estudiantes nos hacen ver situaciones que no vemos en cuanto a la 

disciplina. (Maestra Paty, grupo de discusión, 26 de noviembre de 2018) 

La misma naturaleza del telebachillerato como subsistema de escasos recursos 

económicos y falta de infraestructura, reconoce en los padres de familia un papel importante 

en el desarrollo de la escuela. El Comité de Padres de Familia es el encargado de administrar 

el dinero de la escuela y, como en muchos telebachilleratos, son la fuerza social que se mueve 

para exigir mejores condiciones de infraestructura o colaborar: “Los padres nos han ayudado 

en la construcción de la escuela, cuando estábamos limpiando el terreno” (Maestro Peter, 

grupo de discusión, 26 de noviembre de 2018). 

Generar un diálogo verdadero parece posible en este centro escolar, así como con los 

profesores, es importante propiciar espacios de palabra reflexiva entre niveles educativos, 

padres de familia y estudiantes, de manera que todos contribuyan de la misma forma en un 

proyecto educativo común en pro de la comunidad. 

4.3.4. Alternativas educativas desde la escuela  

A partir del 2013, con la promulgación de la Reforma Educativa de ese año, muchos 

de los docentes del estado de Chiapas han participado en protestas sociales contra esta ley 

porque sentían que atentaban contra sus derechos laborales. Esta participación política de los 

docentes devino en la conformación de un sindicato alternativo, la Asamblea Democrática; 

aunque la lucha social se orientaba hacia la defensa de los derechos laborales de los 

profesores, surgió un proceso de reflexión para elaborar un proyecto alternativo de educación 

con bases en la pedagogía crítica. Para el ciclo escolar 2018-2019, como respuesta al nuevo 

modelo educativo 2017 de la Reforma de 2013, la Asamblea Democrática y la Coordinadora 



 

187 

 

Nacional de Trabajadores de la Educación (CNTE), concretaron su propuesta pedagógica 

alternativa, resultado del proceso de formación pedagógico crítico que llevaron con los 

profesores tanto federales como estatales.  

Aunque la propuesta no se ha materializado de forma completa, entre otras 

situaciones porque falta elaborar material didáctico como libros de texto, aunado a la 

incertidumbre en el sector educativo a raíz del cambio de gobierno, los docentes del 

Telebachillerato núm. 74, quienes han participado de forma activa en los movimientos 

magisteriales, ven en esta propuesta una forma de asumir su responsabilidad en la 

construcción de una escuela más crítica: “Yo creo que debemos asumir nuestra parte, hacer 

algo. Por ejemplo, el proyecto alternativo del Democrático… tiene una propuesta… hay 

proyecto alternativo que la Secretaría lo acepta como oficial, aquí en Chiapas algunas 

escuelas de básica implementan el del Democrático” (Maestro Feliciano, grupo de discusión, 

26 de noviembre de 2018) 

4.4. Oportunidades 

En el primer capítulo se presentaron dos posturas sobre la escuela, en la primera es 

una institución hegemónica y de dominación; en la segunda, al tomar conciencia de lo 

anterior, la escuela es un espacio de posibilidad que puede generar discursos 

contrahegemónicos. En la realidad, los discursos escolares oscilan entre una y otra, de 

acuerdo con la teoría decolonial y la idea de poder heterárquico de Foucault (2000). 

Foucault plantea la teoría de que el poder no es algo que nos cae en cascada y nos 

oprime, tampoco “hay que concebir al individuo como una especie de núcleo elemental, 

átomo primitivo, materia múltiple e inerte sobre la que se aplica y contra la que golpea el 

poder, que somete a los individuos o los quiebra” (Foucault, 2000, p. 38). Añade que el poder 

se ejerce, circula y forma una red, ello implica que todos tenemos poder en el cuerpo, de esta 

suerte, resulta en palabras del autor “que todos tenemos fascismo en la cabeza”, es decir, no 

estamos exentos de pensar o tener prácticas de dominación porque nos hemos desarrollado 

en ese ambiente. Finaliza diciendo que no nos engañemos creyendo que, por circular, el poder 

es democrático y nos llega a todos por igual. 



 

188 

 

Aunque la visión de Foucault se centra en el hecho de que el poder oprime, por eso 

dice que todos tenemos fascismo en la cabeza, considero que también deja abierta una puerta 

para romper con esta cadena de dominación. Si el poder no nos llega a todos por igual, si 

podemos notar la desigualdad que se crea entre quienes tienen más poder y los de menos, 

entonces quizá también tenemos la posibilidad de generar discursos liberadores. Aunque, 

claro, al liberarnos de un poder de dominación, siempre habrá otro al cual enfrentarse. 

Tenemos límites. 

Mostrar el funcionamiento de una escuela desde su cotidianidad, con su decir y 

contradecir, tiene la intención de encontrar esas fisuras para reflexionarlas y encontrar 

caminos contrahegemónicos dentro de la institucionalidad. No puede negarse el marco de 

acción en el que se inscribe la escuela, sus limitaciones en la generación de discursos otros; 

sin embargo, aludiendo al hecho de que la institución escolar es la segunda más importante 

después de la familia, en la que más tiempo pasamos, sería irresponsable no intentar formas 

diferentes de vivirla. 

En los siguientes dos apartados, se reflexiona sobre las áreas de oportunidad de los 

docentes del Telebachillerato núm. 74, con la intención de fortalecer la práctica docente que 

realizan. 

4.4.1. "La escuela mejora tu condición social" 

 Desde pequeños se nos ha inculcado la creencia de que la escuela es el único espacio 

para aprender y, cuanto mayor sea nuestro grado de escolaridad, nuestra posición social 

mejorará. En resumen, el saber, lo que se supone es el interés de la escuela, es sinónimo de 

ascensor social. Idea que sigue permeando en la sociedad y los profesores: 

La escuela debe servirle a algo para los jóvenes, si vas a la escuela puedes mejorar tu 

situación social, la escuela nos sirve para conseguir un buen trabajo en relación con 

quien no va. (Maestra Paty, grupo de discusión, 26 de noviembre de 2018) 

La escuela les permite una movilidad social hacia otra clase. (Maestro Feliciano, 26 

de noviembre de 2018) 



 

189 

 

Y también entre los estudiantes: “Bueno, si seguimos estudiando para tener un trabajo 

y una mejor calidad de vida” (Estudiante mujer, grupo de discusión, 23 de octubre de 2018). 

Esta intencionalidad meritocrática de la educación, generada de una forma positiva bajo la 

creencia y la esperanza de una vida más digna, debe ser analizada en un contexto social, 

político y económico más amplio.  

La idea de la meritocracia y la teoría del capital humano, que se encuentran detrás de 

la creencia de la educación como un ascensor social, resultan peligrosas cuando se intenta 

construir discursos escolares liberadores. Por una parte, un mundo globalizado liberal 

requiere una mano de obra preparada para la producción a gran escala, en esta vía: 

La escolarización formal proporciona la formación necesaria para los puestos de 

trabajo en la sociedad industrial, cubriendo incluso la necesidad cada día mayor de 

especialización y cualificación para ocupar un puesto de trabajo debido al cambio 

tecnológico, razón por la que una proporción cada vez mayor de la población 

permanece cada vez más años en la escuela. (Guerrero en Brunet, 2017, p. 37) 

 De acuerdo con esta visión del mundo, nos convertimos en capital humano, en un 

bien, creemos que a mayor formación escolar corresponde un ingreso económico de la misma 

magnitud y, por lo tanto, una mejor calidad de vida. La relación de la educación y la 

economía, con base en la teoría del capital humano, considera la creencia de que el trabajo 

es fuente de riqueza, para obtener un trabajo debemos estar cualificados. Entre algunas 

medidas para aumentar nuestras cualificaciones y, por tanto, nuestras oportunidades de 

trabajo, está la educación; en este sentido, debemos invertir tiempo, dinero y esfuerzo, en 

nuestra educación (Salas, 2007). Nos convertimos en un valor económico para el mercado. 

 En la observación de la realidad, podemos percatarnos que la educación escolar no 

brinda, en muchos casos, los conocimientos que se necesitan en la vida laboral. Por lo tanto, 

podríamos hablar de una mala inversión o, en un sentido menos radical, en una relación 

inversa entre la escolaridad y las posibilidades de trabajo y riqueza.  

Por otra parte, al sistema económico se le olvida decirnos que el mercado depende de 

la oferta y la demanda, es decir, no todos los que invirtamos tiempo o dinero en nuestra 

escolarización tendremos acceso a las mismas oportunidades de crecimiento. Tampoco nos 



 

190 

 

dice que el capital humano es reemplazable, por lo cual, siempre estaremos en esa carrera de 

la formación escolar y el desempeño laboral.  

 Por otra parte, la idea de la meritocracia tiende al individualismo y a la justificación 

de las desigualdades sociales (Brunet, 2017). Al buscar mano de obra preparada, pareciera 

que las oportunidades de formación se incrementan para todos, la escuela es pública en 

México, bajo esta idea surge el supuesto de que “todo el que quiere puede” o, peor, “quien 

vive mal es porque quiere”. En resumen, nos convertimos en una sociedad donde realmente 

el mercado laboral no tiene oportunidades para todos y nos orilla a la competitividad 

individual en lugar del bien comunitario. 

 No es de asombrar que en la escuela se siga reproduciendo la idea de disciplina como 

equivalente de guardar las órdenes de la autoridad, el acomodo de los estudiantes en filas o 

la clase expositiva del profesor en muchas ocasiones. También nos encontramos con la 

permanencia de ideas del tipo “los alumnos no quieren trascender, son conformistas” 

(Maestro Peter, grupo de discusión, 26 de noviembre de 2018), “hay poca ambición de seguir 

un camino educativo, de continuar estudiando” (Maestro Feliciano, grupo de discusión, 26 

de abril de 2018), cuando el joven no concluye el telebachillerato o prefiere quedarse en la 

comunidad antes de ir a la universidad. 

 Es importante reflexionar más sobre la utilidad de la educación escolar. 

Anteriormente, se ha dicho que los profesores del Telebachillerato núm. 74 se oponen a un 

sistema económico y social de opresión, de subordinación. Pero atendido a las ideas de 

Foucault (2000), en nuestros cuerpos también se encuentra una ideología hegemónica de 

dominación, por ello nos contradecimos aun sin darnos cuenta. De ahí que sea necesario 

repensar nuestras creencias sobre la escuela y hacia dónde encaminamos nuestra labor 

docente. Veo en la reflexión una posibilidad de cambio cuando son los profesores los mismos 

que aceptan: 

Y algo que está influyendo también. A veces nos preguntamos, ¿por qué ya no 

quieren seguir estudiando una carrera? Porque no hay trabajo, un montón, miles de 

profesionistas; haciendo nada más un recuento de sobrinos, sobrinas, un montón de 

profesionistas no tienen trabajo. "Tengo un trabajo de cinco mil pesos al menos, pero 

voy a gastar en pasaje tanto, ya no trabajo, mejor me quedo en mi casa, haciendo 



 

191 

 

alguna actividad, totalmente ajeno a la escuela". Y eso alienta que la gente no siga 

estudiando… Pero después se siguió la política, hay escuelas pero no hay trabajo. 

¿Qué pasó? El desaliento para seguir estudiando. Al final los mototaxis, los 

changarros, policías, militares [trabajos que solo requieren de primaria o secundaria]. 

No hay trabajo, se desalentó, creo que estamos viendo esa etapa, la gente no quiere 

estudiar, para qué quiere estudiar sino va a tener trabajo. (Maestro Feliciano, grupo 

de discusión, 3 de julio de 2018) 

 Desde otra perspectiva, Orozco al hablar de las luchas y las resistencias a través de la 

educación, dice “la escuela como institución no ha dejado de ser valorada por las 

comunidades rebeldes” (Orozco, 2017, p. 97). Estas comunidades en resistencia que 

encuentran en la educación una forma de lucha, que han reflexionado y construido 

alternativas a la educación escolarizada, siguen creyendo en que la escuela posibilita una 

“mejor” vida. 

 ¿Qué hacer en este sentido, desde la escuela, para romper con la idea de que la 

institución escolar debe proporcionarnos un bien tangible? Porque, por otra parte, el mundo 

globalizado a veces nos da chispazos de esperanza, personas que logran ascender social y 

económicamente a través de la formación escolar. Tal vez nuestra reflexión debería ser más 

compleja en cuanto analizar comunitariamente qué ocurrió con esas personas para que 

pudieran modificar su estado social, y no reducirnos a que la educación escolar es la solución 

única. 

4.4.2. Desencuentros 

 Hay ideas que permanecen y nos hacen dudar, damos la impresión de que nuestro 

decir y actuar (o viceversa) no están en armonía; al final es que somos seres inacabados, 

nuestra construcción es permanente, hay creencias que aprendimos de antaño y no hemos 

puesto a discusión porque nada ni nadie nos ha cuestionado al respecto. Durante los focus 

group fueron surgiendo algunas posturas que se contradecían con el decir y hacer de los 

profesores, las retomo en este apartado porque es sano encontrar nuestras áreas de 

oportunidad, esos espacios que necesitan ser trabajados en comunidad, al menos, para el 

diálogo. 



 

192 

 

 Respecto a la escuela como aparato ideológico, los profesores dejaron en claro que lo 

saben pero que buscan otras vías de hacer currículo, enseñar con apego a la realidad. Sin 

embargo, a pesar de admitir que en el discurso oficial se encuentra una disposición a la 

subordinación constantemente enuncian la necesidad de tener el material didáctico oficial: 

“Es necesario recuperar la esencia del Telebachillerato, con las guías y los videos” (Maestro 

Feliciano, grupo de discusión, 26 de noviembre de 2018). 

 Incluso cuando se identifican con el pueblo y critican algunas acciones 

gubernamentales, en ocasiones se sigue teniendo la esperanza de que los cambios vendrán 

desde las autoridades educativas o de gobierno: “Con el nuevo presidente está haciendo foros 

de consulta para el nuevo modelo educativo, tengo la esperanza que con el nuevo gobierno 

todo mejore” (Maestra Paty, grupo de discusión, 26 de noviembre de 2018). 

 También tienen claro que la mejoría de su centro escolar, al menos en infraestructura, 

ha sido resultado de un trabajo colectivo entre comunidad y escuela, sin embargo, apuntan a 

pequeños conflictos donde se rompe esta armonía: 

Ahorita nosotros decimos que se necesita la escuela, no, pero la gente más quiere su 

camino o su parque. Está bien, pero nosotros decimos que la educación es la que va 

a hacer el cambio y no, prefieren otras cosas y ahí estamos con lo arcaico, lo 

atrasado... Con eso luchamos nosotros o contra eso. Eso es nuestro enemigo en 

nuestra labor docente, las creencias, las costumbres y que están muy apegados, lo que 

dice el viejito. (Maestro Peter, grupo de discusión, 22 de marzo de 2018) 

La religión es un elemento principal de la vida comunitaria, las festividades de San 

Pedro y la virgen del Carmen son un momento importante de la cotidianidad de los 

pobladores, siendo las fiestas principales. Esto provoca que, al tocar temas 

relacionados con la religión dentro del aula, se cree un ambiente de conflicto o choque 

entre docentes y estudiantes, con el tiempo y un proceso formativo de reflexión, se 

nota una opinión más abierta de los jóvenes. (Maestro Peter, grupo de discusión, 3 de 

julio de 2018) 

 Las mismas creencias o elementos del contexto que los profesores retoman para situar 

o contextualizar el contenido curricular y darle sentido, en ocasiones son consideradas como 



 

193 

 

algo negativo. Como ellos mismos dicen, se requiere de tiempos y procesos de reflexión, 

pero donde se sientan acompañados y toda la comunidad participe. Es el motivo por el que 

insisto en que la escuela debe abrirse como espacio social. 

 En resumen, la práctica de los profesores del Telebachillerato núm. 74 “Romeo 

Rincón Castillejos” se encuentra entre la adecuación curricular y el aprendizaje situado. Hay 

un posicionamiento y toma de conciencia de lo que implica el espacio escolar desde el 

discurso hegemónico, por lo que se generan resistencias y, también, contradicciones. 

Rompen con el discurso escolar oficial cuando proponen adaptaciones curriculares que 

busquen la transformación social desde los intereses de los estudiantes y la comunidad. Pero 

reproducen ideas meritocráticas y del capital humano, especialmente cuando consideran que 

la escuela es un ascensor social. Por eso, insisto, es importante generar diálogos al interior 

del Telebachillerato núm. 74 y al exterior, con otros profesores y actores.  

 La apertura que muestran los maestros a otras formas de hacer escuela, permiten 

pensar en la posibilidad de generar discursos contrahegemónicos (de hecho, hay atisbos de 

ello), que se traduzcan en contrainstituciones escolares. 

  



 

194 

 

Conclusiones 

No se investiga lo que está fuera de nosotros, es decir, situaciones que nos son ajenas o no 

nos interesan. Como profesora de Telebachillerato estatal, al igual que los profesores con 

quienes se analizó la escuela como un espacio de posibilidad, me interesaba cuestionar cómo 

hacemos escuela y construimos otras formas.  

Es peligroso tener respuestas esencialistas a ciertas realidades. Para poder estudiar un 

tema de nuestro interés e intentar comprenderlo en la mayor medida posible, se requiere tener 

una visión compleja. La teoría es un acercamiento a la realidad, a cierta realidad, una 

herramienta conceptual que nos permite comprender una situación; pero es necesario que la 

teoría se resignifique y cuestione cuando es llevada a un contexto diferente al de su origen. 

En el caso de esta investigación, cuya base teórica fue la pedagogía crítica y la 

decolonialidad del saber, se reflexionó la necesidad de situar la construcción del 

conocimiento y el proceso de aprendizaje. La intención era trascender el concepto de 

adecuaciones curriculares, es decir, cambios que se realizan dentro de lo enmarcado por el 

currículum oficial. De esta manera, se entendió que el conocimiento y aprendizaje situados 

son críticos, sociales, históricos, colectivos, analíticos y mueven al cambio con base en las 

problemáticas y las acciones que proponen las personas implicadas; en resumen, nacen dentro 

y no fuera. Al hablar de aprendizaje situado en la escuela, el currículum oficial es desplazado 

para dar paso a una propuesta educativa que surge de común acuerdo entre docentes, 

estudiantes, padres y madres de familia y comunidad.  

Para llegar a este fin, en el primer capítulo se discutió, teóricamente, la idea de la 

institución escolar como un aparato ideológico donde se reproduce el discurso oficial o un 

espacio que posibilita la construcción de discursos contrahegemónicos. En la teoría, fue 

posible hablar de estas dos ideas como extremos, tomar posición al respecto e históricamente, 

reconocer elementos de ambas posturas en la educación de México. Conforme las ideas 

desarrolladas por Giroux (1988), las instituciones del Estado y sus actores tienen la 

posibilidad de generar constrainstituciones, romper con el discurso reproductor desde dentro. 

Pero esta forma de hacer escuela requiere una conciencia crítica del profesor, por lo cual se 

identificaron las características que son necesarias en un profesional crítico o intelectual 

transformativo. 



 

195 

 

 En el capítulo dos el discurso teórico fue más allá de la escuela. Si la escuela es un 

espacio social de reproducción, era importante enmarcar por qué se le adjudica esta 

característica. Por ello se habló de la colonialidad del conocimiento y las alternativas a la 

educación escolarizada en un sentido moderno-occidental. Dentro de este marco de 

referencia, la escuela se constituye como una institución donde se enseña el conocimiento 

reconocido como científico y se margina o desvaloriza formas diferentes de conocer el 

mundo. Ante esta realidad, se constituyen otras maneras de hacer escuela, algunas fuera de 

la institucionalidad, en un sentido de ruptura y decolonialidad del conocimiento.  

 Respecto al proceso metodológico que se describe en el capítulo tres, se resalta que 

cuando nos acercamos a la realidad con fines académicos para conocer a los actores en su 

cotidianidad, llevamos creencias e intenciones desde nuestras propias experiencias y lecturas. 

Puede que estemos en el camino correcto, pero la realidad tiene sus matices, de manera que 

mi experiencia no es idéntica a otra por más parecida que sea, ni el mundo puede ser 

interpretado desde los libros. Hay acercamientos, claro, pero cada situación de la vida tiene 

sus propias características, su tiempo, sus actores, su espacio, su historia… Cuando se 

investiga, el primer conflicto es la ruptura con uno mismo. Por lo tanto, hice a un lado mis 

certezas y acepté que mis supuestos sobre el tema de investigación eran eso, supuestos.  

 Comprendí que la realidad estudiada jamás se ajustaría exactamente a cualquier teoría 

que hubiese sido formulada desde fuera. Pero si la teoría era un marco de referencia y se 

valoraba la voz de los colaboradores, se podía cumplir con el propósito de analizar las 

prácticas pedagógico-culturales de los docentes del Telebachillerato núm. 74 “Romeo 

Rincón Castillejos”, lo que me llevó a descubrir que estas iban más allá de la educación 

hegemónica. Conclusión a la que se llegó después de analizar la información recogida en los 

focus group, las observaciones y las anotaciones en el diario de campo.  

En el capítulo cuatro, la teoría planteada en los capítulos uno y dos se conjugó con la 

realidad. A través de las técnicas descritas en el capítulo tres, se obtuvo información que 

permitió entender la forma en que se hace escuela desde un caso específico. En un primer 

momento, los profesores se reconocieron como empleados contratados por el Estado cuya 

función principal es enseñar el currículum oficial. Desde esta perspectiva, las ideas de 

Althusser (1969) sobre los aparatos ideológicos del Estado tienen sentido: el currículum 



 

196 

 

escolar se construye desde la hegemonía. Acerca de si se reproduce el discurso oficial, aun 

cuando los profesores reconocen que esa es su tarea, comienzan a surgir las dudas. Los tres 

maestros que colaboraron en la investigación enunciaron de forma explícita que reconocían 

la base estatal de la escuela y los programas de estudio, por lo tanto, estaban conscientes de 

su papel. 

¿Pero qué pasaba cuando se daban cuenta que el currículo escolar no permitía la 

formación consciente, reflexiva, crítica y política de los estudiantes? ¿Qué hacían ellos ante 

esta situación? Recuperando sus palabras, asumían su responsabilidad. No podían ignorar 

que había un choque entre los contenidos escolares y la realidad, y el papel social de la 

escuela. Por lo cual hacían modificaciones curriculares pensadas desde abajo: a partir de la 

observación del entorno, las necesidades de los estudiantes y las problemáticas de la 

comunidad, pensadas desde el micro al macrocontexto. Es decir, realizaban adecuaciones 

curriculares desde una perspectiva crítica que tendía hacia el aprendizaje situado. 

 Con base en la información obtenida, considero que Althusser fue demasiado tajante 

en su momento, cuando afirmó que los aparatos ideológicos reproducen un discurso para 

mantener los privilegios de las clases dominantes y su orden del mundo. A nivel de estructura, 

quizá sí, pero en el día a día, cuando las instituciones pasan de ser un ente sin vida y se 

convierten en espacios habitados por personas, la idea del autor cobra otro matiz. De acuerdo 

con lo que me enseñaron los profesores del Telebachillerato “Romeo Rincón Castillejos”, 

ellos tienen, en cierta medida, el poder de modificar el discurso hegemónico.  

 Cierto es que el Telebachillerato núm. 74 sigue funcionando conforme los planes y 

programas oficiales y que los profesores podrían optar por realizar adecuaciones a favor del 

status quo, pero en el caso específico de ellos no es así. Recordando lo que apuntaba el 

profesor Feliciano, el gobierno se debe al pueblo y ellos como trabajadores de gobierno se 

deben y son pueblo. Al considerar que el pueblo es el grupo dominado, intervienen en el 

discurso escolar para provocar la transformación del contexto comunitario. No asumen su rol 

de forma pasiva, por el contrario, accionan desde el aula. No han roto con el currículum, pero 

van más allá de él, lo cuestionan, en ciertos momentos se alejan de él y generan otros 

discursos. 



 

197 

 

 Añaden otra cuestión. Quizá no de forma explícita, pero se interpreta que están 

conscientes del poder político, creativo y transformador de sus estudiantes y de la comunidad 

donde trabajan. De tal manera que buscan incluir las voces de estudiantes, padres y madre de 

familia, comunidad, actores externos y otros docentes, en las modificaciones curriculares que 

realizan. Y cuando ello no es posible, tienen un amplio conocimiento sociocultural de la 

comunidad y de los estudiantes, para fundamentar que las modificaciones a profundidad 

realizadas en el currículum no son hechas de forma arbitraria.  

 En voz de algunos autores (Giroux, 1988; Trillo, 1994; Iglesias, 2011), los profesores 

que colaboraron en la investigación son profesionales reflexivos y también críticos. Buscan 

transformar la sociedad desde su rol como docente. Son maestros que, la mayoría de las 

veces, no enseñan el currículum sin modificarlo, algunas ocasiones lo hacen porque no tienen 

el material o los recursos, aunque en términos generales, el motivo es su postura política que 

los ha llevado a cobrar conciencia del compromiso social.  

 El Telebachillerato núm. 74 “Romeo Rincón Castillejos”, que no considero sea un 

caso único, es la muestra de que las instituciones escolares no son simples espacios de 

reproducción. Tampoco son espacios donde se desarrolle el aprendizaje situado al cien por 

ciento, porque a diferencia de las escuelas zapatistas o la Unitierra, lo que los profesores del 

telebachillerato hacen no es una propuesta educativa que nace de la comunidad. Sin embargo, 

tienen en común con estos espacios educativos, la postura crítica al sistema político, 

económico y social. Especialmente, se guían por la premisa de que el conocimiento escolar 

debe servir para la vida: identifican las desigualdades que enfrentan los estudiantes y la 

comunidad y a través de su práctica docente buscan transformar las condiciones sociales. 

Adecúan el currículum no para cumplir con él sino para generar una sociedad más justa, 

aunque lo hacen desde su propia mirada. Por ello están entre una adecuación curricular y el 

aprendizaje situado. 

 Respecto a las grandes preguntas en torno a qué es la escuela y cuál es su función, 

McLaren (2005) responde que es un espacio donde confluyen intereses. Efectivamente creo 

que es así, el punto es, ¿qué intereses? De nueva cuenta, los críticos de la escuela dejan en 

claro que es un espacio donde el discurso hegemónico se implanta. El Telebachillerato núm. 

74 “Romeo Rincón Castillejos” también es un espacio de intereses que conviven de manera 



 

198 

 

consensuada o conflictiva. Los tres maestros han construido un espacio abierto, donde, como 

mencioné párrafos anteriores, participan las madres y padres de familia, actores 

comunitarios, personas externas, estudiantes y profesores. La voz de cada uno es valorada, 

por lo tanto, si hay intereses en el telebachillerato, son los de estas personas.  

 Las apuestas políticas transformativas, como cualquier otro proyecto, son 

perfectibles. En la complejidad e interseccionalidad humana y la vida cotidiana (de la que no 

puede alejarse la escuela), los profesores, como guías del proceso educativo, se contradicen; 

por lo cual se comprende que, entre sus exigencias para la mejora de la educación, esté contar 

con las guías elaboradas por otros, porque de esta manera los estudiantes gastan menos en 

material didáctico. Pero olvidan lo que ellos mismos cuestionan: las guías, muchas veces, 

tienen contenidos no relacionados con la realidad social y reproducen modelos de 

desigualdad social. Como el resto de nosotros, son personas formadas en el sistema-mundo, 

tienen miedo a lo desconocido. Es lo que apunta Ocaña (2011), cuando menciona que 

abandonar la seguridad de los libros de texto es una posible consecuencia de la educación 

tradicional y la falta de confianza en ellos mismos.  

 No se trata de confort, sino de la incertidumbre, de eso que ellos critican: la escuela 

en la que hemos sido formados como estudiantes y profesores nos acostumbra a no pensar 

por nosotros mismos, nos pide respuestas exactas, no nos enseña a actuar frente al fracaso. 

Por ello es mejor tener el libro de texto. Y, a pesar de ello, debido a la falta del recurso o 

porque este no tiene relación con la realidad, los maestros se atreven a ensayar otras formas 

de enseñar, otros contenidos. Son estas situaciones las que nos permiten pensar en la 

posibilidad de escuelas como contrainstituciones educativas, donde se genere un aprendizaje 

situado.  

Para que eso ocurra es fundamental que el profesor siga reflexionando su práctica 

docente, especialmente aquella que rompe con el currículum establecido. No es simplemente 

pensar cómo cumplir con los contenidos escolares cuando no se tiene el libro de texto o el 

material oficial, es cuestionarse por qué el currículum se establece como tal y qué intereses 

están implícitos en el discurso institucional. Y, por lo tanto, es la oportunidad de generar, en 

y para la comunidad, nuevas formas de organizar el saber, es construir un discurso 

contrahegemónico desde dentro. 



 

199 

 

 Finalmente, retomando una de las preguntas que permean el trabajo, ¿qué es la 

escuela? Las acciones y actitudes de los profesores del Telebachillerato núm. 74, que se 

mencionaron en el capítulo cuatro, son indicios para pensar que la escuela no es un simple 

espacio de reproducción, que existe la posibilidad y atisbos hacia un aprendizaje situado 

acorde a las necesidades de los estudiantes y con el firme propósito de la transformación 

social. Los actores de la escuela pueden hacer de ella un espacio contrahegemónico, aunque 

queda aún camino por recorrer. 

En tanto aportación al campo de los Estudios Culturales, la investigación permite 

analizar la escuela desde una mirada social. Se intenta romper con la idea de que a la 

institución escolar solo le compete lo que ocurre dentro de ella. Por el contrario, muchos 

conflictos escolares encontrarían solución al ser analizados desde una perspectiva social, con 

la inclusión y participación de actores diversos, como la familia, especialistas pedagógicos y 

psicólogos. Así, la escuela también podría coadyuvar en la resolución de conflictos sociales. 

 Bajo el supuesto anterior de que la escuela es una extensión de la sociedad, se 

convierte también en un lugar de lucha por la significación del mundo. Pensar la escuela 

como un espacio dialéctico conlleva el compromiso de generar conocimiento para construir 

una sociedad justa, equitativa, reflexiva, con relaciones humanas sanas e interculturales, 

donde cada persona tenga la oportunidad de una vida digna. 

 Estoy consciente de que es importante devolver este trabajo a los colaboradores. En 

primer lugar, por un afán de agradecimiento, mostrar la información es reconocer su 

aportación en la investigación. En segundo momento, llevar el trabajo de investigación más 

allá del propósito academicista, implica decolonizar el saber y reconocer que este trabajo no 

fue construido solo por la investigadora, sino con ayuda de los profesores que viven la 

realidad y la construyen día a día. En tercer lugar, sin pretensiones de que este trabajo sea la 

respuesta a los problemas que enfrenta la escuela, llevar el resultado final al lugar donde fue 

construido podría abrir la posibilidad para ir de la reflexión a la acción y viceversa, en un 

ciclo de permanente revisión y reinvención. 

 Cuando Enzensberger (2010) cuestiona las teorías de los medios de comunicación 

masiva acerca del papel pasivo y alienante que adjudican al espectador, no niega que estas 

tengan algo de verdad; pero creo que su mayor intención es llevarnos hacia la pregunta: ¿qué 



 

200 

 

pasa con esos espectadores de la televisión que no son manipulados por ella? Pregunta que, 

llevada al plano de la educación escolar, me permitió problematizar el hecho de que la escuela 

no es una reproductora total, que se pueden generar otras formas. Para ello es necesario tener 

actores que se den cuenta de sí y de su realidad, comprometidos con el cambio en favor de la 

comunidad y, sobre todo, que puedan cuestionar su lugar en el mundo y la forma en que este 

se constituye. 

 Vista así, la escuela puede ser dialéctica, un lugar para negociar el orden del mundo 

y establecer relaciones interculturales donde se dé el mismo valor a todas las formas de ser, 

estar, conocer y relacionarse con el mundo, siempre que haya respeto hacia las personas y el 

mundo. Esto no puede hacerse pensando desde fuera, por el contrario, debemos situarnos 

política, social, cultural y económicamente en el contexto que habitamos, sin perder la 

relación con los otros mundos.  

 

  



 

201 

 

Referencias 

Althusser, L. (1969). Ideología y aparatos ideológicos de Estado. Recuperado de 

http://www.infoamerica.org/documentos_pdf/althusser1.pdf 

Alvarado A., M. (2007, mayo). José Martí y Paulo Freire: aproximaciones para una lectura 

de la pedagogía crítica. Revista Electrónica de Investigación Educativa, 9(1), 1-18. 

Recuperado de http://www.scielo.org.mx/pdf/redie/v9n1/v9n1a4.pdf 

Álvarez G., I. (1992). La descentralización. En G. Guevara Niebla, La catástrofe silenciosa 

(pp. 159-190). México: Fondo de Cultura Económica. 

Álvarez-Gayou J., J. L. (2003). Capítulo 4. Métodos básicos. En Cómo hacer investigación 

cualitativa. Fundamentos y metodología (pp. 103-158). Barcelona: Ediciones Paidós 

Ibérica. 

Amezcua, M. (2003, diciembre). La entrevista en grupo. Características, tipos y utilidades en 

investigación cualitativa. Enfermería clínica, 13(2), 112-117. Recuperado de 

https://www.researchgate.net/publication/257500353_La_entrevista_en_grupo_Cara

cteristicas_tipos_y_utilidades_en_investigacion_cualitativa 

Argüello P., A. (2016). Pedagogía mixe: contribuciones para una filosofía (decolonial) de la 

educación desde las Américas. Estudios Pedagógicos, XLII(3), 429-447. Recuperado 

de http://www.redalyc.org/articulo.oa?id=173550019023 

Augé, M. (1998). El espacio histórico de la antropología y el tiempo antropológico de la 

historia. En Hacia una antropología de los mundos contemporáneos (2a., pp. 11-30). 

Recuperado de 

https://redpaemigra.weebly.com/uploads/4/9/3/9/49391489/aug%C3%A9_marc_-

_hacia_una_antropologia_de_los_mundos_contemporaneos.pdf 



 

202 

 

Bárcena O., F. (2000). El aprendizaje como acontecimiento ético. Sobre las formas del 

aprender. Enrahonar, 31, 9-33. Recuperado de 

https://revistes.uab.cat/enrahonar/article/view/v31-barcenas/406-pdg-es 

Baronnet, B. (2013). Autonomías y educación en Chiapas. Prácticas políticas y pedaogógicas 

en los pueblos zapatistas. En C. Walsh (Ed.), Pedagogías decoloniales. Prácticas 

insurgentes de resistir, (re)existir y (re)vivir. Tomo I (pp. 305-331). Recuperado de 

http://www.reduii.org/cii/sites/default/files/field/doc/Catherine%20Walsh%20-

%20Pedagog%C3%ADas%20Decoloniales.pdf 

Berger, P. L., y Luckmann, T. (1968). La construcción social de la realidad. Recuperado de 

https://zoonpolitikonmx.files.wordpress.com/2014/09/la-construccic3b3n-social-de-

la-realidad-berger-luckmann.pdf 

Brunet I., I., y Moral M., D. (2017, diciembre). Narrativa meritocrática, sistema educativo y 

mercado laboral. Barataria. Revista Castellano-Manchega de Ciencias Sociales, (22), 

33-49. Recuperado de 

https://www.redalyc.org/jatsRepo/3221/322153762002/322153762002.pdf 

Canales, M., y Peinado, A. (1999). Grupos de discusión. En Delgado y Gutiérrez (Eds.), 

Métodos y técnicas cualitativas de investigación en Ciencias Sociales (pp. 287-316). 

Recuperado de 

https://www.academia.edu/6055011/CAPITULO_11_GRUPOS_DE_DISCUSI%C

3%93N 

Castro-Gómez, S. (2005a). I. Lugares de la Ilustración. Discurso colonial y geopolíticas del 

conocimiento en el Siglo de las Luces. En La hybris del punto cero: ciencia, raza e 

Ilustración en la Nueva Granada (1750-1816) (1a.) (pp. 20-64). Bogotá: Editorial 

Pontificia Universidad Javeriana. 



 

203 

 

Castro-Gómez, S. (2005b). La hybris del punto cero. Ciencia, raza e ilustración en la Nueva 

Granada (1750-1816) (1a.). Editorial Pontificia Universidad Javeriana. 

Castro-Gómez, S. (2007, enero-junio). Michel Foucault y la colonialidad del poder. Tabula 

Rasa, (6), 153-172. Recuperado de https://www.redalyc.org/pdf/396/39600607.pdf 

Comandancia General del EZLN. (1993). Primera declaración de la Selva Lacandona. 

Recuperado de http://enlacezapatista.ezln.org.mx/1994/01/01/primera-declaracion-

de-la-selva-lacandona/ 

Constitución Política de los Estados Unidos Mexicanos [Const.]. (DOF 29 de enero de 2016) 

Artículo 3º [Párr. I, fracc. II]. Recuperado de 

http://dof.gob.mx/nota_detalle.php?codigo=5424043&fecha=29/01/2016 

Departamento de Educación Terminal y Telebachillerato y Grupo Técnico Pedagógico. 

(2018, enero). Profesiograma académico para el Telebachillerato en Chiapas. 

Diario Oficial de la Federación. (DOF 19 de enero de 2018). Ley General de Educación. 

Recuperado de https://www.sep.gob.mx/work/models/sep1/Resource/558c2c24-

0b12-4676-ad90-8ab78086b184/ley_general_educacion.pdf 

Diario Oficial de la Federación de México. (DOF 17 de diciembre de 2015). Ley general de 

derechos lingüísticos de los pueblos indígenas. Recuperado de 

http://www.diputados.gob.mx/LeyesBiblio/pdf/257_171215.pdf 

Dussel, E. (2000). Europa, modernidad y eurocentrismo. En E. Lander (Ed.), La colonialidad 

del saber: eurocentrismo y ciencias sociales. Perspectivas lationamericanas (1a.) 

(pp. 41-54). Argentina: Consejo Latinoamericano de Ciencias Sociales y UNESCO. 

Enzensberger, H. M. (2010). El vacío perfecto. El medio de comunicación «cero» o por qué 

no tiene sentido atacar a la televisión. En Museu d’Art Contemporani de Barcelona 



 

204 

 

(Ed.), ¿Estáis listos para la televisión? (pp. 10-25). Recuperado de 

http://www.macba.cat/uploads/20111125/ready4tv_cas.pdf 

Esteva F., G. (2014). La libertad de aprender. Revista Interuniversitaria de Formación del 

Profesorado, 28(2), 39-50. Recuperado de 

https://www.redalyc.org/pdf/274/27433840005.pdf 

Foucault, M. (1968). Las palabras y las cosas. Una arqueología de las ciencias humanas (E. 

C. Frost, Trad.). Recuperado de 

https://monoskop.org/images/1/18/Foucault_Michel_Las_palabras_y_las_cosas.pdf 

Foucault, M. (2000). Defender la sociedad. Argentina: Fondo de Cultura Económica de 

Argentina. 

Foucault, M. (2008). Tecnologías del yo. Argentina: Paidós. 

Freire, P. (2005). Pedagogía del oprimido (2a ed.). México: Siglo XXI. 

Geertz, C. (2003). Parte I. 1. Descripción densa: hacia una teoría interpretativa de la cultura. 

En La interpretación de las culturas (12 reimpresión, pp. 17-40). Barcelona: Gedisa. 

Giménez, G. (2007). Cultura e identidades. En Estudios sobre la cultura y las identidades 

sociales (pp. 53-96). México: Consejo Nacional para la Cultura y las Artes e Instituto 

Coahulense de Cultura. 

Giroux, H. A. (1988). Los profesores como intelectuales. Hacia una pedagogía crítica del 

aprendizaje. Barcelona: Paidós y Ministerio de Educación y Ciencia. 

González, C. (2018, 2 de abril). Nuevo Carmen Tonapac, tierra que “olvidó” la mujer que 

arde. Ultimátum. Recuperado de https://ultimatumchiapas.com/nuevo-carmen-

tonapac-tierra-que-olvido-la-mujer-que-arde/ 



 

205 

 

Gramsci, A. (1949). La organización de la cultura. Recuperado de 

https://elsudamericano.files.wordpress.com/2016/01/48-gramsci-los-intelectuales-

coleccic3b3n-2.pdf 

Gramsci, A. (1967). La formación de los intelectuales. En Á. González Vega (Trad.), La 

formación de los intelectuales (Grijalbo, pp. 19-36). México. 

Gumilla, J. (1745). El Orinoco ilustrado. Recuperado de 

http://biblioteca2.ucab.edu.ve/anexos/biblioteca/marc/texto/El%20Orinoco%20Ilust

rado%20I.pdf 

Habermas, J. (1993). El discurso filosófico de la modernidad (M. Jiménez Redondo, Trad.). 

Recuperado de https://sociologiaycultura.files.wordpress.com/2014/02/habermas-

jurgen-el-discurso-filosofico-de-la-modernidad.pdf 

Hall, E. T. (1978). Más allá de la cultura. Barcelona: Gustavo Gili S.A. 

Hall, E. T. (1990). 3. El vocabulario de la cultura. En El lenguaje silencioso (pp. 47-71). 

México: Patria. 

Hamui-Sutton, A., y Varela-Ruiz, M. (2013). La técnica de los grupos focales. Investigación 

en educación médica, 2(5), 55-60. Recuperado de 

http://www.scielo.org.mx/pdf/iem/v2n5/v2n5a9.pdf 

Haraway, D. (1995). Capítulo 7. Conocimientos situados: la cuestión científica en el 

feminismo y el privilegio de la perspectiva parcial. En Ciencia, cyborgs y mujeres. 

La reinvención de la naturaleza (pp. 313-346). Recuperado de 

http://kolectivoporoto.cl/wp-content/uploads/2015/11/Haraway-Donna-ciencia-

cyborgs-y-mujeres.pdf 

Hernández, S., y Guevara, C. F. (2018, 19 de marzo). Titulados pero sin trabajo: uno de cada 

dos desempleados son profesionistas. El Sol de México. Recuperado de 

http://biblioteca2.ucab.edu.ve/anexos/biblioteca/marc/texto/El%20Orinoco%20Ilustrado%20I.pdf
http://biblioteca2.ucab.edu.ve/anexos/biblioteca/marc/texto/El%20Orinoco%20Ilustrado%20I.pdf


 

206 

 

https://www.elsoldemexico.com.mx/mexico/sociedad/titulados-pero-sin-trabajo-

uno-de-cada-dos-desempleados-son-profesionistas-1366690.html 

Hirtt, N. (2013). Educar y formar bajo la dictadura del mercado de trabajo. Con-Ciencia 

Social, (17), 39-54. Recuperado de 

https://dialnet.unirioja.es/descarga/articulo/4498709.pdf 

Iglesias S., M. de las M. (2011). Prácticas docentes reflexivas como medio para un mejor 

desarrollo profesional: una apuesta colaborativa (Tesis de Maestría). (Recuperado 

de http://www.bib.uia.mx/tesis/pdf/015443/015443.pdf 

Instituto Nacional de Estadística, Geografía e Informática. (2015). Encuesta intercensal 2015. 

Principales resultados. Recuperado de 

https://www.inegi.org.mx/contenidos/programas/intercensal/2015/doc/eic_2015_pre

sentacion.pdf 

Kant, E. (1985). Filosofía de la historia. España: Ediciones F.C.E. España. 

Laborda, X. (2006, mayo). Hermeneútica de los lugares: nueve principios y un epílogo. 

Urbano, 2(13), 70-77. Recuperado de http://www.redalyc.org/pdf/198/19813912.pdf 

Lander, E. (2000). Ciencias sociales: saberes coloniales y eurocéntricos. En E. Lander (Ed.), 

La colonialidad del saber: eurocentrismo y ciencias sociales. Perspectivas 

lationamericanas (1a.) ( pp. 11-40). Argentina: Consejo Latinoamericano de Ciencias 

Sociales y UNESCO. 

Lave, J., y Wenger, E. (1991). Aprendizaje situado. Participación periférica legítima (M. 

Espíndola y C. Alfaro, Trads.). Recuperado de http://www.universidad-de-la-

calle.com/Wenger.pdf 

Limón A., F. (2010). Conocimiento cultura y existencia entre los chuj. México: Comisión 

Nacional para el Desarrollo de los Pueblos Indígenas. 



 

207 

 

Madrigal F., J. L. (2010). Educación cósmica del poder de los mayas prehispánicos (Tesis 

Doctoral). Universidad Mesoamericana, Chiapas, México. 

Manzo, D. (2019, 4 de marzo). Jóvenes crean proyectos para fortalecer la comunalidad en 

zonas marginadas de Oaxaca. Istmo Press. Agencia de Noticias. Recuperado de 

http://www.istmopress.com.mx/istmo/jovenes-crean-proyectos-para-fortalecer-la-

comunalidad-en-zonas-marginadas-de-oaxaca/ 

Martínez B., J. (2013, mayo-agosto). Teorías y pedagogías críticas. Revista 

Intrauniversitaria de Formación del Profesorado, 27(2), 23-34. Recuperado de 

https://www.redalyc.org/pdf/274/27430138003.pdf 

McLaren, P. (2005). La vida en las escuelas. Una introducción a la pedagogía crítica en los 

fundamentos de la educación (4a edición). Ciudad de México: Siglo XXI editores. 

Mesnard, P. (1959). III. La pedagogía de los jesuitas (1548-1762). En J. Château, Los grandes 

pedagogos (1a electrónica, 2014) (pp. 1-104). México: Fondo de Cultura Económica. 

Mignolo, W. D. (2000). La colonialidad a lo largo y a lo ancho: el hemisferio occidental en 

el horizonte colonial de la modernidad. En E. Lander (Ed.), La colonialidad del saber: 

eurocentrismo y ciencias sociales. Perspectivas lationamericanas (1a) (pp. 55-86). 

Argentina: Consejo Latinoamericano de Ciencias Sociales y UNESCO. 

Moreau, J. (1959). I. Platón y la educación (427?-346? a. C.). En J. Château, Los grandes 

pedagogos (1a electrónica, 2014) (pp. 1-33). México: Fondo de Cultura Económica. 

Nogales, M. (2014, noviembre, 28). Gustavo Esteva - De la educación alternativa a las 

alternativas a la educación [Archivo de video]. Recuperado de 

https://www.youtube.com/watch?v=NTi_Ws6MzDk 



 

208 

 

Noguera R., C. E. (2010). La constitución de las culturas pedagógicas modernas: Una 

aproximación conceptual. Pedagogía y saberes, (33), 9-25. Recuperado de 

http://revistas.pedagogica.edu.co/index.php/PYS/article/view/752/726 

Núñez H., C. (2004). Aportes para el debate latinoamericano sobre la vigencia y proyección 

de la educación popular. La piragua. Revista Latinoamericana de educación y 

política (21), 11-17. Recuperado de 

http://ceaal.org/v2/archivos/publicaciones/piragua/Docto19.pdf 

Ocaña A., C. (2011). Alternativas metodológicas en educación infantil: Tejiendo sueños y 

deseos (Tesis Doctoral). Universidad de Málaga, España. 

Orozco L., E. (2017). Lucha, resistencia y educación. Una experiencia organizativa del 

pueblo tsotsil en el sureste mexicano. México: Universidad de Ciencias y Artes de 

Chiapas, Centro de Estudios Superiores de México y Centroamérica y Editorial Itaca. 

Pando, M., y Villaseñor, M. (1996). Modalidades de entrevista grupal en la investigación 

social. En I. Szasz y S. Lerner (Eds.), Para comprender la subjetividad. Investigación 

cualitativa en salud reproductiva y sexualidad (pp. 225-242). Recuperado de 

http://sgpwe.izt.uam.mx/pages/egt/Cursos/MetodoLicIII/13_Pando_ModalidadesEn

tr.pdf 

Pansza G., M., Pérez J., E. C., y Morán O., P. (1986). Capítulo 1. Sociedad, educación y 

didáctica. En Fundamentación de la didáctica (pp. 49-63). Recuperado de 

https://es.slideshare.net/doncellamayra/fundamentacion-de-la-didactica-margarita-

pansza 

Pérez G., Á. I. (2000). La cultura escolar en la sociedad neoliberal (3a.). Recuperado de 

http://edu.jalisco.gob.mx/ciie/sites/edu.jalisco.gob.mx.ciie/files/la%20cultura%20es

colar_0.pdf 



 

209 

 

Pérez G., Á. I. (2007). La naturaleza de las competencias básicas y sus aplicaciones 

pedagógicas. Recuperado de 

https://www.educantabria.es/docs/info_institucional/publicaciones/2007/Cuadernos

_Educacion_1.PDF 

Portocarrero, G., y Vich, V. (2010). Respuestas a un cuestionario: posiciones y situaciones. 

En N. Richard (Ed.), En torno a los estudios culturales, localidades, trayectorias y 

disputas (pp. 15-120). Recuperado de 

http://www.biblioteca.clacso.edu.ar/ar/libros/coedicion/richard.pdf 

Preparatoria Comunitaria José Martí. (2019, enero, 23).  

Caminamos nuestra Historia. [Actualización Facebook]. Recuperado de 

https://www.facebook.com/PrepaComunitariaJM/ 

Quijano, A. (1992). Colonialidad y modernidad/racionalidad. Perú Indígena, 13(29), 11-20. 

Recuperado de https://www.lavaca.org/wp-content/uploads/2016/04/quijano.pdf 

Quijano, A. (2000). Colonialidad del poder, eurocentrismo y América Latina. En E. Lander 

(Ed.), La colonialidad del saber: eurocentrismo y ciencias sociales. Perspectivas 

lationamericanas (1a) (pp. 201-246). Argentina: Consejo Latinoamericano de 

Ciencias Sociales y UNESCO. 

Quijano, A., y Wallerstein, I. (1992). Americanity as a Concept, or the Americas in the 

Modern World-System. International Social Sciences Journal, (134), 549-557. 

Recuperado de https://www.javeriana.edu.co/blogs/syie/files/Quijano-and-

Wallerstein-Americanity-as-a-Concept.pdf 

Ramírez, D. E. (2015, abril-junio). Capital humano: una visión desde la teoría crítica. 

Cuadernos EBAPE.BR, 13(2), 315-331. Recuperado de 

http://www.scielo.br/pdf/cebape/v13n2/1679-3951-cebape-13-02-00315.pdf 



 

210 

 

Restrepo, E. (2011, enero-junio). Estudios culturales y educación: posibilidades, urgencias y 

limitaciones. Revista de Investigaciones UNAD, 10(1), 9-21. Recuperado de 

http://hemeroteca.unad.edu.co/index.php/revista-de-investigaciones-

unad/article/view/734/1441 

Ríos, E. (2019, mayo 16). Crece desempleo en México durante primer trimestre de 2019. El 

sol de Toluca. Recuperado de https://www.elsoldetoluca.com.mx/finanzas/crece-

desempleo-en-mexico-durante-primer-trimestre-de-2019-

3629173.html#targetText=La%20tasa%20de%20desempleo%20en,Geograf%C3%

ADa%20y%20Estad%C3%ADstica%20(INEGI). 

Salas V., M. (2007). Capítulo I. El método de la economía de la educación. En La elaboración 

del proyecto docente. El método de la economía de la educación y programación de 

la asignatura (pp. 17-78). Recuperado de 

https://books.google.com.mx/books?id=ZLzMUiW4C0wC&pg=PA23&lpg=PA23

&dq=Los+individuos+invierten+en+s%C3%AD+mismos+para+conseguir+increme

ntar+sus+capacidades+productivas+individuales&source=bl&ots=bzqQ7y7ASZ&si

g=ACfU3U1UcGCnwKI2iwFUie4CMsoVYsGOSw&hl=es-

419&sa=X#v=onepage&q&f=true 

Samaniego S., M. (2005). Condiciones y posibilidades de las relaciones interculturales: un 

proceso incierto. Recuperado de 

https://www.oei.es/historico/cultura/CondicionesMSamaniego.pdf 

Sancho G., J. M., y Martínez P., S. (2014). La importancia de las relaciones investigador-

investigado. El caso de las narrativas de vida profesional. Tendencias pedagógicas, 

(24), 225-240. Recuperado de https://dialnet.unirioja.es/ejemplar/408163 



 

211 

 

Santiago R., J. A. (2007, enero-junio). Educación tecnocrática y la evaluación con pruebas 

objetivas. Evaluación e Investigación, 2(1), 42-56. Recuperado de 

http://www.saber.ula.ve/bitstream/handle/123456789/24078/articulo4.pdf?sequence

=2&isAllowed=y 

Saukko, P. (2012). Metodologías para los Estudios Culturales. En N. K. Denzin y Y. S. 

Lincoln (Eds.), Paradigmas y perspectivas en disputa: Manual de investigación 

cualitativa (pp. 316-340). Barcelona: Gedisa. 

Secretaría de Educación Estatal y Departamento de Control Escolar. (2018). Datos 

estadísticos 2018. 

Secretaría de Educación Pública. (2008a). Acuerdo número 442 por el que se establece el 

sistema nacional de Bachillerato en un marco de diversidad. Recuperado de 

http://www.sems.gob.mx/work/models/sems/Resource/10905/1/images/Acuerdo_nu

mero_442_establece_SNB.pdf 

Secretaría de Educación Pública. (2008b). Acuerdo número 444 por el que se establecen las 

competencias que constituyen el marco curricular común del Sistema Nacional de 

Bachillerato. Recuperado de 

http://www.sems.gob.mx/work/models/sems/Resource/10905/1/images/Acuerdo_44

4_marco_curricular_comun_SNB.pdf 

Secretaría de Educación Pública. (2008c). Acuerdo número 445 por el que se conceptualizan 

y definen para la educación media superior las opciones educativas en las diferentes 

modalidades. Recuperado de http://cosdac.sems.gob.mx/portal/index.php/riems 

Secretaría de Educación Pública. (2010). La telesecundaria en México: un breve recorrido 

histórico por sus datos y relatos. Recuperado de 



 

212 

 

http://www.sepbcs.gob.mx/contenido/documentos/educativo/telesecundarias/Breve

%20Historia%20de%20Telesecundaria%20en%20Mexico.pdf 

Secretaría de Educación Pública. (2016a). El Modelo Educativo 2016. El planteamiento 

pedagógico de la Reforma Educativa. México: Autor. 

Secretaría de Educación Pública. (2016b). Propuesta Curricular para la Educación 

Obligatoria. México: Autor. 

Secretaría de Gobernación Chiapas. (2006). Decreto por el que se establece el Sistema de 

Telebachillerato como un Programa Normal de Educación [Decreto]. Recuperado de 

http://www.ordenjuridico.gob.mx/Estatal/CHIAPAS/Decretos/CHIADEC37.pdf 

Smith, M. (2011). Las ciudades prehispánicas: su traza y su dinámica social. En D. L. Nichols 

& C. Pool (Eds.), Historia general ilustrada del Estado de México (Vol. 2, 

Etnohistoria) (pp. 369-391). Recuperado de 

http://www.public.asu.edu/~mesmith9/1-CompleteSet/MES-11-

CiudadesPrehispanicas-EdoMex.pdf 

Sociedad Civil Las Abejas. (s.f.). Historia de Las Abejas. [Mensaje en un blog]. Recuperado 

de http://acteal.blogspot.com/p/historia-de-las-abejas.html 

Soria, S. (2012, junio). Diferencia cultural, tiempo y espacio: notas de y para una 

investigación en torno a la alteridad indígena. Identidades. Revista del Instituto de 

Estudios Sociales y Políticos de la Patagonia, 2(2), 1-23. Recuperado de 

https://iidentidadess.files.wordpress.com/2012/06/01-identidades-2-2-2012-

soria2.pdf 

Spencer, H. (1891). La educación: intelectual, moral y física. Recuperado de 

http://cdigital.dgb.uanl.mx/la/1080022579/1080022579.PDF 



 

213 

 

Stake, R. E. (2010). Investigación con estudio de casos (5a ed.). Recuperado de 

https://ebookcentral--proquest--com.uma.debiblio.com/lib/bibliotecauma-

ebooks/reader.action?docID=3217507 

Subsecretaría de Educación Media Superior. (2017, marzo 3). ¿Qué es la SEMS? Recuperado 

de http://www.sems.gob.mx/en_mx/sems/dgb 

Szurmuk, M., y McKee, I. (2009). Hegemonía. En Diccionario de Estudios Culturales 

Latinoamericanos (pp. 124-130). México: Siglo XXI Editores. 

Trillo A., F. (1994). El profesorado y el desarrollo curricular: tres estilos de hacer escuela. 

Recuperado de http://files.educacion-en-beta.webnode.cl/200000228-

de2f4df273/estiloscurriculares.pdf 

UAM Cuajimalpa Oficial. (2019, febrero, 4). Mesa: Pensamientos Situados [Archivo de 

video]. Recuperado de https://www.youtube.com/watch?v=BjnIOj6Fc5g&t=2s 

Universidad de la Tierra. (2019, septiembre, 27). Our story. [Actualización Facebook]. 

Recuperado de https://www.facebook.com/unitierraoaxaca/ 

Universidad de la Tierra. (s.f.-b). Universidad de la Tierra. Recuperado de 

http://unitierraoax.org/ 

Uscanga R., V. (s.f.). Historicidad del Telebachillerato en Chiapas. Revista del Instituto de 

Estudios de Postgrado, 36-44.  

Walsh, C. (2008, julio-diciembre). Interculturalidad, plurinaiconalidad y decolonialidad: las 

insurgencias prolítco-epistémicas de refundar el Estado. Tabula Rasa, (9), 131-152. 

Recuperado de http://www.scielo.org.co/pdf/tara/n9/n9a09.pdf 

Walsh, C. (2009). Interculturalidad, Estado, Sociedad: Luchas (de)coloniales de nuestra 

época. Quito: Universidad Andina Simón Bolívar. 



 

214 

 

Zárate R., R. (2003). La eficacia de la legislación educativa nacional a través de la 

tridimensionalidad del derecho (Tesis de licenciatura). Recuperado de 

http://catarina.udlap.mx/u_dl_a/tales/documentos/ledf/zarate_r_r/capitulo2.pdf 

  



 

215 

 

Anexo 1. Guion para grupo de discusión, 22 de marzo de 2018 

El primer focus group se llevó a cabo en las instalaciones de la Agencia municipal, de la 

comunidad Nuevo Carmen Tonapac, que fungen como aula del Telebachillerato núm. 74 

“Romeo Rincón Castillejos”. Se contó con la presencia de los tres profesores de la escuela y 

la investigadora. 

Presentación 

- La investigadora se presentó para generar un ambiente de cordialidad. 

- Se explicaron los motivos de la reunión. También se estableció que la información 

surgida durante los grupos de discusión estaría regulas por las normas éticas de la 

comunidad científica. 

- Los profesores aceptaron la concesión de los derechos de su información para los 

fines establecidos en la presente investigación. 

- Cada uno de ellos se presentó con el nombre que quería usar durante los grupos de 

discusión, para ser retomado en el análisis de la información. 

- Tiempo de duración: 2 horas, 44 minutos y 29 segundos. 

Explicación introductoria para la sesión del grupo 

La entrevista será grabada. Para generar armonía en el grupo, por favor solicite la palabra 

levantando la mano y respetando el turno de cada persona. Si tienen dudas ahora o durante 

el desarrollo de la sesión, no dude en preguntar. 

Preguntas. Guion/categorías 

Para esta primera reunión, se comenzó con la presentación del proyecto de investigación, la 

postura política, cultural y pedagógica de la investigadora, un breve recorrido histórico de la 

educación escolar en México y de la conformación del Telebachillerato estatal. Los docentes 

intervinieron con aportaciones personales a cada uno de los temas. 

Se tenían contempladas las siguientes preguntas: 

1. ¿Qué es la escuela? 



 

216 

 

2. ¿Cuál es la función de la escuela? 

3. ¿Qué relación tiene la escuela con el Estado? 

4. ¿Qué reflexiones podemos hacer acerca del contenido curricular? ¿Lo desarrollamos 

tal y como viene dado? ¿Realizamos modificaciones? 

5. ¿Cómo hacer comunidad desde la escuela? 

6. ¿Qué problemáticas de la comunidad pueden ser atendidas desde la escuela? 

Agradecimiento por la participación 

Se agradeció a cada uno de los docentes por su participación proactiva durante la sesión. Los 

profesores se mostraron satisfechos y entusiasmados. Se propuso una fecha para la siguiente 

reunión. 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



 

217 

 

Anexo 2. Guion para grupo de discusión, 16 de abril de 2018 

El segundo focus group se llevó a cabo en las instalaciones de la Agencia municipal, de la 

comunidad Nuevo Carmen Tonapac, que fungen como aula del Telebachillerato núm. 74 

“Romeo Rincón Castillejos”. Se contó con la presencia de los tres profesores de la escuela y 

la investigadora. 

Presentación 

- Se comenzó por un saludo cordial y preguntas sobre su estado de ánimo. Se compartió 

un sencillo coffee break a los profesores. 

- Se hizo un pequeño repaso de la sesión anterior, se recordaron los acuerdos que se 

habían tomado. Los docentes decidieron que el trabajo se centraría en el grupo de 

primer semestre, aunque eso no excluía a los otros grupos. 

- El tema del grupo de discusión se centraría en el estudiante, por lo cual se 

desarrollaría el perfil de ellos.  

- Tiempo de duración: 1 hora, 27 minutos y 1 segundo. 

Explicación introductoria para la sesión del grupo 

La entrevista será grabada. Para generar armonía en el grupo, por favor solicite la palabra 

levantando la mano y respetando el turno de cada persona. Seré moderadora de la 

conversación, haré anotaciones en el pizarrón de ideas que nos sean útiles para construir el 

perfil del estudiante. Si tienen dudas ahora o durante el desarrollo de la sesión, no duden en 

preguntar. 

Preguntas. Guion/categorías 

Como detonador de la conversación, se observó el video “Neuroplasticidad”, con el fin de 

identificar que siempre estamos aprendiendo. 

Se tenían contempladas las siguientes preguntas: 

1. ¿Qué características tienen nuestros estudiantes? Aspectos académicos, personales, 

propios de su edad, familiares, económicos, culturales, etc. 



 

218 

 

2. ¿Qué factores influyen en el proceso de aprendizaje y enseñanza de los estudiantes? 

3. ¿Cómo aprenden nuestros estudiantes? 

4. ¿Qué características tienen las familias de los estudiantes? 

5. ¿Identifican casos positivos de chicos que hayan ido más allá de lo “común”? ¿Qué 

creen que hizo la diferencia? 

6. ¿Qué pasa con los chicos que terminan el telebachillerato y no continúan sus estudios 

universitarios?  

7. ¿Cómo influye la educación escolar en ambos casos? 

Agradecimiento por la participación 

Se agradeció a cada uno de los docentes por su participación proactiva durante la sesión. 

Hubo una toma de acuerdo para la próxima sesión y se propuso una fecha para la siguiente 

reunión. 

 



 

219 

 

Anexo 3. Guion para grupo de discusión, 13 de junio de 2018 

El tercer focus group se llevó a cabo en las instalaciones de la Agencia municipal, de la 

comunidad Nuevo Carmen Tonapac, que fungen como aula del Telebachillerato núm. 74 

“Romeo Rincón Castillejos”. Se contó con la presencia de los tres profesores de la escuela y 

la investigadora. 

Presentación 

- Se comenzó por un saludo cordial y preguntas sobre su estado de ánimo. Se compartió 

un sencillo coffe break a los profesores. 

- Se hizo un pequeño repaso de la sesión anterior, se recordaron los acuerdos que se 

habían tomado.  

- El tercer tema del grupo de discusión fue el contexto escolar.  

- Tiempo de duración: 1 hora, 44 minutos y 42 segundos. 

Explicación introductoria para la sesión del grupo 

La entrevista será grabada. Para generar armonía en el grupo, por favor solicite la palabra 

levantando la mano y respetando el turno de cada persona. Seré moderadora de la 

conversación, haré anotaciones en el pizarrón sobre ideas principales que nos permitan 

configurar el contexto escolar y la comunidad donde se ubica el centro escolar. Si tienen 

dudas ahora o durante el desarrollo de la sesión, no duden en preguntar. 

Preguntas. Guion/categorías 

Para hablar del contexto escolar se tenía contempladas las siguientes preguntas: 

1. Mencione las características del contexto escolar y comunitario. (Culturales, sociales, 

económicas, políticas, etc.). 

2. ¿Qué aspectos del contexto comunitario influyen en el proceso de enseñanza y 

aprendizaje escolar? 

3. ¿Cómo debe ser el ambiente de aprendizaje para motivar la construcción del 

conocimiento? 



 

220 

 

En el grupo de discusión surgieron las siguientes preguntas: 

- ¿Cuál es el perfil de egreso del estudiante al que aspiran como profesores? 

- En función de ese perfil de egreso, ¿de qué manera los contenidos disciplinares del 

currículum oficial coadyuvan para alcanzar el propósito? 

- Si ustedes dicen que los programas de estudio “vienen de lejos”, ¿qué temas o 

medidas realizan en el desarrollo de sus clases para que el proceso de enseñanza-

aprendizaje sea acorde con su contexto? 

Agradecimiento por la participación 

Se agradeció a cada uno de los docentes por sus aportaciones e interés. Se habló de la 

siguiente sesión, el tema correspondiente y la fecha. 



 

221 

 

Anexo 4. Guion para grupo de discusión, 3 de julio de 2018 

El cuarto focus group se llevó a cabo en las instalaciones de la Agencia municipal, de la 

comunidad Nuevo Carmen Tonapac, que fungen como aula del Telebachillerato núm. 74 

“Romeo Rincón Castillejos”. Se contó con la presencia de los tres profesores de la escuela y 

la investigadora. 

Presentación 

- Se comenzó por un saludo cordial y preguntas sobre su estado de ánimo. Se compartió 

un sencillo coffe break a los profesores. 

- Se hizo un pequeño repaso de la sesión anterior, se recordaron los acuerdos que se 

habían tomado.  

- En la cuarta sesión los profesores compartirían su plan de clase más satisfactori.  

- Tiempo de duración: 2 horas, 8 minutos y 13 segundos. 

Explicación introductoria para la sesión del grupo 

La entrevista será grabada. Para generar armonía en el grupo, por favor solicite la palabra 

levantando la mano y respetando el turno de cada persona. Seré moderadora de la 

conversación, haré anotaciones en el pizarrón sobre ideas que nos parezcan relevantes y 

comunes en cada experiencia narrada. Si tienen dudas ahora o durante el desarrollo de la 

sesión, no duden en preguntar. 

Preguntas. Guion/categorías 

Como primer momento, se compartió el documento realizado por el profesor Peter, en el que 

se describía el contexto escolar y comunitario y el perfil del estudiante. Los maestros Paty y 

Feliciano, fortalecieron el documento con algunas aportaciones. Motivo por el cual, se 

retomaron algunos temas abordados en las sesiones anteriores. 

Se tenían contempladas las siguientes preguntas: 

1. ¿Cuál ha sido su mejor clase? 

2. ¿Por qué motivos considera que fue la mejor? 



 

222 

 

3. Describa el desarrollo de esa clase. 

4. ¿Cómo se involucró el estudiante? 

5. Después de escuchar a sus compañeros, ¿podría hacerle una sugerencia? 

Agradecimiento por la participación 

Se agradeció a cada uno de los docentes por su participación. Ellos mostraron entusiasmo. 

Se tomó el acuerdo para el focus group con los estudiantes y se propuso la fecha para llevarlo 

a cabo. 

  



 

223 

 

Anexo 5. Guion para grupo de discusión con estudiantes, 9 de octubre de 2018 

El cuarto focus group se llevó a cabo en las instalaciones de la Agencia municipal, de la 

comunidad Nuevo Carmen Tonapac, que fungen como aula del Telebachillerato núm. 74 

“Romeo Rincón Castillejos”. Se contó con la presencia de estudiantes que fueron 

seleccionados por los profesores y la investigadora.  

 Participaron 14 estudiantes: 12 mujeres y 2 hombres. Por grado: primer semestre, 4 

estudiantes; tercer semestre, 4, y quinto semestre, 6 (3 del área de Químico-Biológico  y 3 de 

Económico-Administrativo). 

Presentación:  

- Al inicio se dio la bienvenida y saludo a los estudiantes. 

- Se agradeció por su asistencia y participación. 

- Se explicaron los motivos de la reunión. También se estableció que la información 

surgida estaría regula por las normas éticas de la comunidad científica. 

- Los estudiantes aceptaron la concesión de los derechos de su información para los 

fines establecidos en la presente investigación. 

- En general, se les explicó que el tema era conocer cómo eran sus clases en el 

telebachillerato.  

- Tiempo de duración: 52 minutos y 26 segundos. 

Explicación introductoria para la sesión del grupo 

La entrevista será grabada. Nos sentemos en círculo para vernos y escucharnos al mismo 

tiempo, por favor. Para generar armonía en el grupo, por favor solicite la palabra levantando 

la mano y respetando el turno de cada persona. No hay respuestas incorrectas, no es una 

evaluación o algo que los perjudique a ustedes o a sus profesores, siéntanse en libertad de 

compartir su experiencia como estudiantes. Seré moderadora de la conversación. Si tienen 

dudas ahora o durante el desarrollo de la sesión, no duden en preguntar. 



 

224 

 

Preguntas. Guion/categorías 

Se contemplaron las siguientes preguntas, organizadas en las categorías propuestas. 

Escuela:  

1. ¿Consideran que los aprendizajes de la escuela les sirven en la vida? 

2. ¿En la escuela aplican conocimientos de su vida cotidiana?  

3. ¿Las actividades de la escuela se relacionan con otras actividades que realizan en la 

comunidad? 

Planeación: 

4. ¿Sus maestros siguen una planeación cuando imparten la clase? 

5. ¿Al inicio del semestre o de cada clase, ustedes conocen las actividades que realizarán 

y el propósito? 

6. ¿Le encuentran algún sentido o utilidad a las actividades que realizan en la escuela? 

Maestro: 

7. ¿Los maestros involucran conocimientos de su (estudiantes) vida cuando dan clases? 

8. Al inicio o durante el semestre, ¿el maestro se interesa por sus inquietudes, 

necesidades, etc.? 

9. ¿El maestro les permite vincular su vida cotidiana con los temas que aprenden en 

clase? 

Aprendizaje/conocimiento:  

10. En las actividades que desarrolla el docente, ¿cómo se construye el conocimiento, 

todos participan o solo le corresponde al docente y ustedes son receptores pasivos? 

11. ¿Qué conocimientos consideran más importantes lo de casa, de la comunidad, de sus 

amigos o de la escuela? 

  



 

225 

 

Anexo 6. Guía de observación para las clases, 11 de noviembre de 2018 

Lugar: Telebachillerato núm. 74 “Romeo Rincón Castillejos”, nuevas instalaciones. 

Fecha: 11 de noviembre de 2018 

Grupos: - 

Maestro: - 

Se consideraron las siguientes preguntas guías para la observación de cada clase. 

1. ¿El docente elabora una planeación didáctica? 

2. ¿Qué enfoque pedagógico sigue el docente en su planeación didáctica? En caso de no 

existir una planeación sistematizada, ¿en las actividades que realiza? 

3. En la planeación (entiéndase sistematizada o no), ¿el docente considera aspectos del 

contexto comunitario y/o escolar? 

4. ¿De qué manera el docente realiza un diagnóstico de sus estudiantes? 

5. ¿El docente planea conforme a las características y necesidades de sus estudiantes?  

6. ¿Las estrategias/actividades planeadas permiten una construcción del conocimiento 

en comunidad? 

7. ¿Las estrategias/actividades planeadas propician una relación horizontal entre 

maestro-estudiante? 

8. Con base en las estrategias/actividades planeadas, ¿el docente involucra al estudiante 

como un receptor pasivo o participativo? Si es participativo, ¿lo invita a la reflexión? 

9. ¿El docente incorpora conocimientos que no son parte del currículo oficial? 

10. ¿Qué actitud asume el docente frente a conocimientos “no oficiales”? 

11. En caso de mencionarse, ¿qué actitud asume el docente frente a las representaciones 

de la comunidad? 

12. En caso de mencionarse, ¿qué actitud asume el estudiante frente a las 

representaciones de su comunidad? 



 

226 

 

Anexo 7. Guion para grupo de discusión, 26 de noviembre de 2018 

El quinto focus group se llevó a cabo en las instalaciones nuevas del Telebachillerato núm. 

74 “Romeo Rincón Castillejos”, de la comunidad Nuevo Carmen Tonapac. Se contó con la 

presencia de los tres profesores de la escuela y la investigadora. 

Presentación 

- Se comenzó por un saludo cordial y preguntas sobre su estado de ánimo. Se compartió 

un sencillo coffe break a los profesores. 

- Se agradeció por el espacio y el tiempo brindado para las observaciones de las clases 

y el grupo de discusión con los estudiantes. 

- El tema de la última sesión fue la reflexión del proceso de investigación vivido.  

- Tiempo de duración: 1 hora y 30 minutos, aproximadamente. 

Explicación introductoria para la sesión del grupo 

La entrevista será grabada. Para generar armonía en el grupo, por favor solicite la palabra 

levantando la mano y respetando el turno de cada persona. En esta ocasión, los cuatro nos 

sentaremos en círculo para generar una conversación cara a cara. El material de apoyo será 

una libreta y un lapicero en caso de necesitarse. Si tienen dudas ahora o durante el desarrollo 

de la sesión, no duden en preguntar. 

Preguntas. Guion/categorías 

Se tenían contempladas las siguientes preguntas: 

1. ¿Cómo se sintieron durante los grupos de discusión y la observación de sus clases? 

2. ¿Qué ideas y sensaciones tienen respecto a los programas de estudio y la relación con 

Secretaría de Educación? 

3. ¿Creen que la escuela solo reproduce discursos oficiales a través del currículum 

escolar? 

4. ¿Cómo median entre el currículum oficial y su realidad escolar? 



 

227 

 

5. ¿Los estudiantes realizan propuestas de mejora de las clases? 

6. ¿Cómo participan los padres de familia en el proceso de enseñanza y aprendizaje? 

7. ¿Estarían dispuestos a participar en la construcción de una propuesta educativa 

contextualizada? 

Agradecimiento por la participación 

Se agradeció a cada uno de los docentes por su participación. En general, ellos expresaron 

que se sintieron bien durante el proceso de investigación. Se hizo de su conocimiento que, al 

finalizar la tesis, se les proporcionaría una copia como agradecimiento a su participación.  

  



 

228 

 

Figuras y tablas 

Figura 1. Taxonomía de las razas de acuerdo a origen étnico, de José Gumilla (1745).

 .............................................................................................................................................. 61 

Tabla 1. Primera categorización . ................................................................................... 124 

Tabla 2. Segunda categorización  .................................................................................... 127 

Tabla 3. Categorización final  .......................................................................................... 128 

Fotografía 1. Parque central de Nuevo Carmen Tonapac  ........................................... 135 

Fotografía 2. Telebachillerato num. 74 “Romeo Rincón Castillejos” ubicado en la 

Agencia municipal y la Casa ejidal de Nuevo Carmen Tonapac  ................................ 143 

Fotografía 3. Telebachillerato núm. 74 “Romeo Rincón Castillejos” construido en 2018 

. ........................................................................................................................................... 145 

Fotografía 4. Mural “Todos somos monstruos” . .......................................................... 163 

Fotografía 5. Telebachillerato núm. 74 “Romeo Rincón Castillejos” . ........................ 166 

Fotografía 5. Estudiantes de Telebachillerato estatal a la hora de salida . ................. 172 
 



 

229 

 

Abreviaturas 

CNI: Congreso Nacional Indígena. 

COBAO: Colegio de Bachilleres de Oaxaca. 

DGB: Dirección General de Bachillerato, “es una instancia gubernamental, dependiente de 

la Subsecretaría de Educación Media Superior (SEMS), encargada de coordinar el trabajo y 

las actividades de las instituciones educativas que brindan el plan de estudios del Bachillerato 

General” (Subsecretaría de Educación Media Superior, 2017). 

EMS: Educación Media Superior, que comprende el nivel de bachillerato, sus equivalentes 

y la educación profesional que no requiere bachillerato. 

EZLN: Ejército Zapatista de Liberación Nacional. 

INEA: Instituto Nacional para la Educación de los Adultos 

INEGI: Instituto Nacional de Estadística, Geografía e Informática. 

MAREZ: Municipios Autónomos Rebeldes Zapatistas. 

MCC: Marco Curricular Común, articula las ofertas del nivel medio superior en 

competencias genéricas, competencias disciplinares comunes a todas las ofertas, además de 

competencias profesionales, propias de cada oferta educativa. 

PREFECO’S: Preparatorias Federales por Cooperación. 

PROFORDEMS: Programa de Formación Docente en Educación Media Superior. 

RIEMS: Reforma Integral de Educación Media Superior, por la que se establece una 

educación por competencias en el nivel medio superior, validando la diversidad de programas 

de estudio y ofertas académicas del nivel, pero articuladas en un MCC. 

RVOE: Reconocimiento de Validez Oficial de Estudio.  

SE: Secretaría de Educación (estatal) 

SEP: Secretaría de Educación Pública. 

SNTE: Sindicato Nacional de Trabajadores de la Educación. 



 

230 

 

UNICEF: (por sus siglas en inglés, United Nations International Childen’s Emergency Fund) 

Fondo de las Naciones Unidas para la Infancia. 

UPN: Universidad Pedagógica Nacional. 

UNITIERRA: Universidad de la Tierra. 


